
   

 

 

 

 

 

 

 

 

PRECIOUS TEACHINGS THAT AWAKEN THE HEART  
TO DIVINE SERVICE FROM THE HOLY MASTER    

 RABBI SHNEUR ZALMAN OF LIADI   
TRANSLATED AND EXPLAINED  

 לִקּוּטֵי תּוֹרָה

-Parshas Sheminiַׁ  ש רָּ ָּ מִינִיַׁתפ  ְׁ ַׁש 

 מַאֲמָר 

יָּתַָּׁ" ַַָּׁׁהַׁז ַַׁׁןַׁלִוְׁ ת  רְׁ ח ַַׁׁיָּצ  ש   ו ַַׁׁקלְׁ "ַׁב   

“Hidden and Revealed Tzadikim” 

 

 
 

In collaboration with: 

www.ChassidutBehirah.com  
  

about:blank


 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  2 

 ב"ה

ה וֹרָ תּ י לִקּוּטֵ  -Likutay Torah 

ש  ַׁ רָּ ָּ מִינִיַַׁׁתפ  ְׁ ש  -Parshas Shemini 

 מַאֲמָר 

ו 1ַׁ"ַׁ ח ַׁקַַׁׁב  ש   ַַַָּׁׁׁלְׁ ת  רְׁ יָּתַָּׁןַׁז ַׁהַַׁׁיָּצ   " לִוְׁ

ו ד  ' יחף ד ַ   ' אעַמ 

“Hidden and Revealed Tzadikim” 

In Parshas Shemini, the Torah details the laws of kosher and non-kosher 

animals. Among the laws of eating kosher animals, are the laws of 

shechita-ritual slaughtering. The slaughtering of a kosher animal must be 

done: 1-by a religious Jew, 2-with a perfectly smooth and razor-sharp 

 
מַח צֶדֶק עַל    1 ימַת הַצ ֶ ִ ש  פָנֵינו  הו א מֵרְׁ ְׁ ל  ֶ אֲמָר ש  ַ ח הַמ  ַ סַח?( תקע"א. נֻס  ֶ ל פ  ֶ בִיעִי ש  ְׁ )נֶאֱמַר )ש 

ָחָה   י הַהַנ  ִ ו ד קסג. נֹסַח ב  פ  מוֹ"ר הַז ָקֵן תקע"א עַמ  רֵי אַדְׁ מַאַמְׁ סָה ב ְׁ ְׁ פ  דְׁ נ ִ ֶ אֲמָר ש  ַ וֹ מֵהַמ  ל  ֶ ָחַת    – ש  הַנ 

צָעִי   מוֹ"ר הָאֶמְׁ רֵי    –אַדְׁ מוֹ"ר הַז ָקֵן עַל מַאַמְׁ רֵי אַדְׁ מַאַמְׁ בְׁ ו ד י, א ו  אוֹרוֹת  עַמ  נֵי הַמ ְׁ ְׁ פֶר ש  ֵ ס  ס ב ַ ַ פ  נִדְׁ

מַתְׁ  ו ד קמא. ו  ם. נֹסַח ג  רַזַ"ל עַמ  ָ מָן ש  סְׁ אֵה הַנ ִ עָתִיד לָבֹא". ו רְׁ הָבִין מַאֲמַר רַזַ"ל לְׁ ָחָה    –חִיל "לְׁ הַנ 

צָעִי   מוֹ"ר הָאֶמְׁ עָתִיד".  –ב' מֵאַדְׁ לְׁ חוֹק ד ִ ְׁ יַן הַש   עִנְׁ הָבִין מַאֲמַר רַזַ"ל ב ְׁ חִיל "לְׁ מַתְׁ ו ד קמד ו  ם עַמ  ָ  ש 

תַ  כְׁ א)   4ד  יָ ב  ב ִ ָ ר מַהֲדו רָה קַמ  ב ָ דְׁ מ ִ וֹרָה ב ַ טֵי ת  קו  רִיבָיו"    ( לְׁ ו  מְׁ יֵחַת  חִיל "ה'  תְׁ ַ ו ר הַמ  ב  ד ִ אַחַר 

  " ָ ת  יָצַרְׁ זֶה  יָתָן  "לִוְׁ חִיל  תְׁ ַ הַמ  ו ר  ב  ד ִ אן  ָ כ  הַעֲמִיד  לְׁ "צָרִיךְׁ  צֶדֶק:  מַח  הַצ ֶ תַב  ָ כ  א  נָש ֹ ת  ַ פָרָש  ב ְׁ

 ."' ן כו  ָ ב  רְׁ רִים עַל הַק ָ וֹרְׁ ש  הָיו  מְׁ ֶ וִים ש  יַן הַלְׁ בַן עִנְׁ תקע"א, מִז ֶה יו   ד ְׁ

או ר  ו ד תפה(.  –ב ֵ מִינִי עַמ  ְׁ וֹרָה ש   אוֹר הַת 

 ֵ יִת  חִיל "וְׁ תְׁ ַ ו ר הַמ  ב  דוֹת ד ִ וֹלְׁ ת ת  ַ רָש  ָ ים פ  תוֹרַת חַי ִ ן ב ְׁ ֵ ם כ  בֹאָר ג ַ יָא, מְׁ י ַת קַנִיגְׁ עֲש ִ ן  "מַאֲמַר רַזַ"ל ד ַ

בָא מַאֲמָר זֶה   ן מו  ֵ וֹרָה. כ  טֵי ת  קו  לְׁ אֵר ב ִ ב ָ תְׁ נ ִ ֶ ה ש  ָ אֹפֶן אַחֵר מִמ  הו א ב ְׁ ךָ", וְׁ או ר    –לְׁ ו ר הַב ֵ קִצ    –ב ְׁ

 ֵ ס  רֶת א'תקס(.  ב ַ מוֹ"ר אִג ֶ ת אַדְׁ ַ דֻש   בוֹד קְׁ רוֹת קֹדֶש  כ ְׁ ָ"ל["  )אִג ְׁ "ד ]הַנ  ו ד יו  אוֹרוֹת עַמ  נֵי הַמ ְׁ ְׁ פֶר ש 

יָתָן"   "לִוְׁ חִיל  תְׁ ַ הַמ  ו ר  דִב  ב ְׁ ן  ֵ כ  ם  ג ַ בֹאָר  אוֹר    – ו מְׁ וְׁ רל  ד  ו  עַמ  צָרִים  הַק ְׁ הַז ָקֵן  מוֹ"ר  אַדְׁ רֵי  מַאַמְׁ

ד ו  מִינִי עַמ  ְׁ וֹרָה ש  ךָ"    הַת  ן לְׁ ֵ יִת  חִיל "וְׁ תְׁ ַ ו ר הַמ  ב  אֲמָר    –תפה.  ד ִ ַ מָן עַל הַמ  סְׁ בַנ ִ ד צו ו  ו  תקס"ב עַמ 

הַצֶמַח צֶדֶק חֵלֶק א   רֵי הַז ֹהַר לְׁ בֵאו  ו  ב ְׁ נ  ֶ ח אַחֵר מִמ  ָ נֻס  ו ד שלד וְׁ נִים". תקס"ה עַמ  ו  צִי  "הֶעָרוֹת וְׁ ב ְׁ

ר צָעִי ד ְׁ מוֹ"ר הָאֶמְׁ רֵי אַדְׁ ו ד רסח. מַאַמְׁ ָהעַמ  י חֲתֻנ  ֵ ש  אֵילָךְׁ   ו  ו ד תרמא וְׁ  . חֵלֶק ב עַמ 

ו   ב  אֵה ד ִ יָתָן" תשמ"זרְׁ חִיל "לִוְׁ תְׁ ַ  .(ר הַמ 



 

3 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

knife, and 3-in a specific drawn-out motion across the front of the neck of 

the animal, not a downward chopping motion.  

The Midrash Rabbah is the main commentary on the Torah from the Sages 

of the Talmud. In the Midrash Rabbah of Parshas Shemini it describes a 

specific instance of shechita that will be kosher even though some of its 

details will differ from the standard procedure of shechita.  

This will be the shechita of the animal called “Beheimos,” also known as 

the “Shor HaBar-the Wild Ox.” This huge animal will have shechita 

performed on it from another huge animal known as the Livyason 

(Leviathon). The Livyason is a huge fish. It will shecht the Beheimos using 

its razor-sharp fins. At the same time, the Beheimos will kill the Livyason 

with its huge horns. These two animals will then be the main courses at a 

special feast in honor of the arrival of Moshiach. 

The “problem” with this is that the fins of a fish are serrated and not 

smooth, and therefore should not be valid for shechita. The Midrash says 

that when Moshiach comes, Hashem will teach us a new insight into the 

laws of shechita that grants special permission to eat from this shechita 

even though the fins are serrated. (Similar to the special permission given 

to the Kohanim to eat from korban chatas birds that had “melika” 

performed, which is usually not a valid shechita.)2 

The Midrash starts out by quoting a verse from Tehillim about the 

Livyason. The verses are praising Hashem for His amazing creations of 

the ocean and its inhabitants, that include the most amazing sea-creature, 

the Livyason: 

ה " יךָ  מַעֲש ֶ ו   רַב  יתָ   'מָה  עָש ִ מָה  חָכְׁ ב ְׁ ָם  ל  ֻ זֶה  ...כ 

וֹת   ר חַי  ָ פ  אֵין מִסְׁ ם רֶמֶש  וְׁ ָ חַב יָדָיִם ש  הַי ָם ג ָדוֹל ו רְׁ

דלֹוֹת  ג ְׁ עִם  וֹת  טַנ  ַַׁׁ...קְׁ ָּ ת  רְׁ יָּצ  ז הַׁ ןַׁ יָּתָּ לִוְׁ

ו ַׁ קַׁב  ח  ש   ים קד,  ."לְׁ ִ הִל   ַׁ :כו(- כד)ת ְׁ

“How great are Your works 

Hashem, you have made them all 

with wisdom…You have made the 

great and expansive ocean, where 

there are innumerable creatures, 

small and great…and You have 

 
2  The other problem, that the one performing the shechita must be a 

religious Jew, and the Livyason is not, is not directly addressed in this 

maamar. The Rebbe explains in Kuntres Torah Chadasha the answer to 

that question, as well as explaining many other aspects of this topic. See 

Sefer HaSichos 5751 vol. 2, pp. 566 and onwards, and mainly from pp. 

579-582. 



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  4 

formed this Livyason to play 

with him.” (Tehillim 104:24-26) 

רַש    אאִיתָ  מִדְׁ ַ   הרַב ָ   ב ְׁ רָש  ָ מִינִ   ת פ  ְׁ   י,ש 

ה י ָּ ש  רָּ ָּ קָ ) ג"פ  סְׁ ִ    :ה ג(פ 

The Midrash Rabba states, in 

Parshas Shemini (13:3): 

הֲמוֹ '  יָתָ ' וְׁ   ת' ב ַ ֶ   3ןקֶנִיגוֹ   םהֵ   ן' לִוְׁ   ל ש 

יקִי  עָתִי  םצַד ִ ' אלָבֹד־לְׁ   .4כו 

“The Beheimos (Shor HaBar-Wild Ox) 
and the Livyason (Leviathon) are 
placed together in an arena for a 
Animal-Fight Show, which will be 
entertainment for the Tzadikim in 
the Future Era, when Moshiach 
comes.  

הֲמוֹ  יָתָ    5ץ נוֹתֵ   תב ַ וְׁ ִ נָי   ןלַל  קַרְׁ   ו ב ְׁ

עוֹ  קוֹרְׁ יָתָ   , וְׁ לִוְׁ הֲמוֹ ץ  נוֹתֵ   ןוְׁ   ת לַב ַ

ירָי  ִ נַפ  סְׁ נוֹחֲרוֹ   וב ִ 'וְׁ   .6כו 

The Beheimos will attack the 
Livyason with its horns and kill it, 
and the Livyason will strike the 
Beheimos with its sharp fins and 
slaughter it.  

לֹ  נִינָ   אוְׁ ָ ת  ֹ"  :7ןכָךְׁ  וֹחֲטִי   להַכ  בַכ ֹ   ן, ש    לו 

וֹחֲטִי עוֹלָ  ן, ש  וֹחֲטִי םו לְׁ ג ַ  ץ חו    ן, ש  ַ   ל מִמ 

'  רקָצִי    – 8" כו 

Now, have we not learned the 
following law (Chullin 15b): 
“Everybody can perform kosher 
slaughter, and any utensil can be 
used to slaughter, and one can 
slaughter at any time. The only 
exception is that we may not use a 
harvesting sickle, which is serrated?” 

 
אֹ    3 ל  ֶ אֹפֶן ש  יֶה ב ְׁ הְׁ י ִ ֶ או  ש  יִרְׁ ַעֲמִידו  אֲרִי עִם נָמֵר וְׁ י  ֶ רִים ש  ָ ים הַש   עוֹש ִ ֶ מוֹ ש  חוֹק כ ְׁ יַן צְׁ הו א עִנְׁ ֶ )"ש 

רֵי".  גַמְׁ יק הָאֶחָד אֶת חֲבֵרוֹ לְׁ ו ד קמא   – יַז ִ רֵי רַזַ"ל עַמ  מוֹ"ר הַז ָקֵן עַל מַאַמְׁ רֵי אַדְׁ אֵילָךְׁ מַאַמְׁ ן    ,וְׁ עַי ֵ

ה(.  ָ אֲרֻכ  ַ ם ב  ָ  ש 

עוֹלָם)" 4 וֹת הָעוֹלָם ב ָ ל אֻמ  ֶ אֹ רָאָה קֶנִיגִין ש  ל  ֶ כָל מִי ש  אוֹתָה  לָעוֹלָם הַז ֶה ־ וְׁ א־ זוֹכֶה לִרְׁ  (. הַב ָ

חָטִים  ְׁ יצַד הֵם נִש  ֵ  ?"(. כ 
חָפוֹ  ץ:וְנוֹתֵ ) 5 דָ  ד ְׁ וֹ ץ[  נוֹעֵ ץ ] וְׁ נוֹ ף  יוֹסִ ץ  עֵ   –. ב  נָ ת ו מַת ְׁ הו   ה(. כ ְׁ
רִי ם  וַחֲכָמִי)" 6 רָה הִיא :םאוֹמְׁ ֵ ש  חִיטָה כ ְׁ ְׁ  . "?!(זוֹ ש 

י) 7 ִ  ן טו, ב(. חֻל 
הַמ ְׁ )"  8 קִיןוְׁ הֵן חוֹנְׁ ֶ נֵי ש  ְׁ יִם, מִפ  ַ נ  ִ הַש   הֲנָא  .גֵרָה, וְׁ ַ ר כ  י אָבִין ב ַ ־הו א  ,אָמַר רַב ִ רו ךְׁ דוֹש  ב ָ :  אָמַר הַק ָ

י תֵצֵא' ה מֵאִת ִ ָ וֹרָה חֲדָש  יָה" ] 'ת  עְׁ ַ ש  י תֵצֵא""ת  : נא, ד יְׁ  [(.וֹרָה, מֵאִת ִ



 

5 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

So how can the serrated fins of a fish be used to perform shechita on the 

Beheimos? 

ו ש  " :דע   וֹרָ   חִד  צֵ   י מֵאִת ִ   הת  ֵ  The Midrash continues to discuss this א".ת 

question until it quotes the verse from 

Yeshaya (51:4) that says “a new 
insight into the Torah laws will come 
forth from Me.” 

This new Torah insight will explain why this shechita is permitted. 

י  – יַת ִ ־הו א  ךְׁ רו  ב ָ דוֹש   ָ הַק  ֶ   ז אָ   רש 

חִיטָ  ְׁ חוֹ   הש  ְׁ ש  י ִ ֶ ש  יָתָ   טזוֹ  וְׁ ִ   ת אֶ   ןהַל 

הֵמָ  ירָי  ההַב ְׁ ִ נַפ  סְׁ  .  וב ִ

At that point, Hashem will permit 

the slaughter that will occur when 

the Livyason will shecht the 

Beheimos with its fins. 

וֹ  ת"בַהֲמוֹ "ו   יַן ש  ו  זֶהו  עִנְׁ  Now, this Beheimos is known as the   , ר הַב ָ   ראֵל 

Shor HaBar (Wild Ox),  

ב   תו  ָ כ  ֶ ש  מוֹ  ו  )ו כְׁ ג  תַרְׁ   ן יוֹנָתָ   ם ב ְׁ

י ִ הִל  תְׁ סו ק  ,  [ י ]   , ' נסִימָן    םב ִ ָ פ  עַל 

אָלֶף"   רֵי  הַרְׁ ב ְׁ הֵמוֹת  תוֹ "  –"ב ְׁ   ר ב ַ   רוְׁ

 '  .(9" כו 

(as the Targum Yonoson explains 

the verse, “the Beheimos that dwells 

on a thousand mountains” (Tehillim 

50:10), the Targum translates the 

word “Beheimos” as “the Shor 

HaBar-Wild Ox.”) 

הָבִי  יַן    ןו לְׁ נִיגֵ " עִנְׁ יָתָ זוֹ ד ְׁ   י"קְׁ וֹ   ם עִ   ןלִוְׁ   ר ש 

יָ  –ר  הַב ָ  יקִיַׁי'ַׁמִינ  ַׁביֵש   י כ ִ  ן, הָעִנְׁ ד ִ   :םַׁצ 

Now, to understand this “animal-

fight show” of the Livyason with the 

Shor HaBar, the idea must be 

prefaced by explaining how there are 

two different types of Tzadikim. 

הֵ   ןאוֹתָ   –  ' אהָ  ֶ ת ַׁ  םש  ס   עֲבוֹדָתָ   , 10רב   ֶ   םש 

ו   חָנִי  רו     ת, ב ְׁ

The first type is hidden, since their 

service of Hashem is entirely 

spiritual.  

ירו ש   ֵ ונַ   :פ  כַו ָ יַיחֵ   ב, הַל ֵ   תב ְׁ דִי  דלְׁ  This means, that their service is in  ם יִחו 

the contemplations of their hearts, 

which are intended to unite the lofty 

levels of the Sefiros of Atzilus and 

 
י   9 י ֵּ ף ע  ןוְע  א ד  תְרָּ א ב ָּ בָּ בָּ ָ )  .' א  ה,"ע  –   'ב  ,ד"ב ְ ש  וֹת קִ ם: " וְׁ רִיאֵל לַעֲש  בְׁ יָתָןי ָ יגִ נ ִ עָתִיד ג ַ   , א עִם לִוְׁ

אֱמַר   ֶ נ  ֶ וֹב מ)ש  ש  (:  כה,  אִי  קִיעַ לְׁ ְׁ ש  ַ חֶבֶל ת  בְׁ ה ו  ָ חַכ  יָתָן ב ְׁ וֹךְׁ לִוְׁ ש  ־  ,נוֹ וֹ הֲתִמְׁ רו ךְׁ דוֹש  ב ָ מָלֵא הַק ָ אִלְׁ וְׁ

רוֹ  אֱמַר    ,אֵין יָכוֹל לוֹ  –הו א עוֹזְׁ ֶ נ  ֶ ָ ) ש  וֹ וֹ הָע   (:יטם, ש  ב  ש  חַרְׁ וֹ יַג ֵ  "(. ש 
ו ת)" 10 חָנִי  רו  ֹל ב ְׁ י עֲבוֹדָתָם הַכ  נֵי אָדָם כ ִ עו  לִבְׁ לאֹ נוֹדְׁ עוֹלָם וְׁ תֶר ב ָ ֵ ס  ַ  (. תקע"א ".ב 



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  6 

יוֹנִי חִינַ  םעֶלְׁ בִבְׁ וֹ   תו   higher levels, and to ascend .11ת עֲלִי 

spiritually up the “ladder” of spiritual 

levels. 

Because of the lofty souls of these tzadikim, through their mystical 

contemplations they are able to draw down Hashem’s Light into the 

various levels of Atzilus and unite them with His Infinite Light and which 

each other. 

In addition, they are able to elevate themselves spiritually in the various 

levels of spiritual worlds known as Hishtalshelus. 

גוֹ  כְׁ יוֹחָ   ןו  ר  ב ַ עוֹן  מְׁ ִ ש  י  הָיָ רַב ִ ֶ ש  כ ְׁ   ה אי 

עָרָ  מ ְׁ נָ  ג" י   הב ַ ָ    ה, ש 

For example, a tzadik of this level 

was Rebbe Shimon bar Yochai, 

during his thirteen years hiding 

from the Romans in a cave.  

א  וַד ַ ב ְׁ ֶ קַי ֵי  ל יָכוֹ   ההָיָ   אלֹ   י ש    ם לְׁ

מַעֲש ֶ  ָ   12ה ב ְׁ מ  ַ וֹ   הכ  וֹ   תמִצְׁ י    ת,מַעֲש ִ

הֲרֵ  ֶ בָ " מֵ   קרַ   –ם  הָיו  נִיז וֹנִי  אלֹ   י ש    א חֲרו 

עֵינָ  ָ  אוְׁ מַי  רֵ "ד ְׁ   א"ד ְׁ ָ הו  י אִיב   .13   "לְׁ

At that time, he was surely unable 

to actually fulfill many practical 

mitzvos. This is obvious because they 

only survived by eating carobs and 

drinking spring water due to a 

miracle in which Hashem made this 

tree and the spring for Rebbe 

Shimon and his son. 

לֹ  ן  ֵ כ  פֶסַ   המַצ ָ   תאֲכִילַ   םקִי ֵי  אאִם    ח,ב ְׁ

ו ש  עַ  קִד  יִ  ל וְׁ ַ רוֹ  ן, הַי  אֶתְׁ כ ָ  ג, וְׁ סו  '  הוְׁ  .  כו 
That being the case, he could surely 

not fulfill the mitzvos of eating 

matza on Pesach, making kiddush 

over wine on Shabbos, taking the 

 
וֹת  )  11 רַב  וֹת  עֲלִי  ַ ב  וֹנוֹת  ש  רֵגוֹת  מַדְׁ ה  ָ מ  ַ כ  בָהֶם  ו  אֲצִילו ת,  ַ ב  יוֹנִים  עֶלְׁ דִים  יִחו  וֹת  לַעֲש  נו   הַיְׁ "ד ְׁ

חִינַת   ב ְׁ ל  ָ כ  ֶ ש  הָאָבוֹת  ל  ֶ ש  עֲבוֹדָה  ב ַ הו א  זֶה  לְׁ מָא  גְׁ הַד ֻ וְׁ  .  .  ' כו  סוֹף  אֵין  אוֹר  מו ת  עַצְׁ עַד  אֹד  מְׁ

ר  ָהֶם הו א ב ְׁ ל  ֶ ו ל  הָעֲבוֹדָה ש  פִצ  אֵרוֹת ו  דֵי חֲפִירוֹת ב ְׁ מוֹ עַל יְׁ יוֹנִים כ ְׁ דִים הָעֶלְׁ חֲדו  יִחו  י ִ ֶ ו ת ש  חָנִי  ו 

"י".   ב ִ ְׁ מוֹ רַש  וֹר וָדוֹר כ ְׁ כֹל ד  כֵן ב ְׁ ָאִים וְׁ נ  ַ דוֹרוֹת הַת  יקִים ב ְׁ גוֹן זֶה הָיו  צַד ִ לוֹת . . ו כְׁ קְׁ ַ רֵי    –הַמ  מַאַמְׁ

ו ד קמד.   רֵי רַזַ"ל עַמ  מוֹ"ר הַז ָקֵן עַל מַאַמְׁ  אַדְׁ

ו ד   יחוֹת חֵלֶק ב עַמ  טֵי ש ִ ו  אֵה לִק   . (321רְׁ
דֵי נֵס,    12 ו ת עַל יְׁ מִי  ְׁ גַש  וֹת ב ְׁ צְׁ אי לאֹ קִי ֵם הַמ ִ ַ י" תשמ"ז אַמ  ת ִ ְׁ ש  ד ַ נִקְׁ חִיל "וְׁ תְׁ ַ ו ר הַמ  דִב  אֵר ב ְׁ ָ ב  )נִתְׁ

ו   מִי  ְׁ גַש  ב ְׁ וֹת  צְׁ הַמ ִ ו ם  י  ק ִ ֶ בָאֵר ש  ו מְׁ  ,' כו  וְׁ ה  ָ סֻכ  וַת  מִצְׁ לוֹ  יו  אֶצְׁ הְׁ י ִ ֶ נֵס ש  לוֹ  וֹת  הֵעָש  לְׁ יָכוֹל  הָיָה  ת  ד ְׁ

ו ד    צָרִיךְׁ  יחוֹת חֵלֶק ה עַמ  ו טֵי ש ִ אֵה לִק  ו ת. רְׁ מִי  ְׁ י טֶבַע הַג ַש  ִ קָא עַל פ  וְׁ יוֹת ד ַ אֵילָךְׁ   80לִהְׁ ם  וְׁ ָ ש  . וְׁ

מָן(.   נִסְׁ
יָן מַיִם) 13 מַעְׁ או   מֵחָרו ב ו  רְׁ בְׁ נ ִ ֶ ב ָ . םלָהֶ   ש  ַ אֵ .  ת לג, בש  רַש  ה ו רְׁ וֹ   מִדְׁ י  ִ פ  לְׁ ַ  (. בחָרו  ף  עֲנַ ת  ת 



 

7 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

esrog and lulav and living in the 

sukka on Sukkos etc. 

כֵ  גַ   ל רִיזַ"הָאֲ   ןוְׁ ן  ֵ כ  ם  ג ַ חִינָ   ם הָיָה  בְׁ   ה ב ִ

ם טוֹב זַ"ל), 14זוֹ  ֵ עַל ש  כֵן הַב ַ  . (וְׁ

And similarly, the Arizal and the 

Baal Shem Tov were also on this 

level of tzadikim that were hidden.  

לוֹמַר  ב    , )רוֹצֶה  תו  ָ כ  ֶ ש   מַה  רֶךְׁ  ד ֶ עַל 

ז ֹהַ  ַ לֶק   רב  קפד   )  ג'   חֵּ ב'(  ,ז "ף  ו ד  מ  עַל    ע 

סו ק   ָ חִ )פ  ו  לָר   מח, טז(  י וַיְׁ ג  יִדְׁ קֶרֶב  וֹ "וְׁ ב ב ְׁ

אָ   , 15הָאָרֶץ"  ְׁ ש  ן  ֵ כ  אֵין  ֶ ש   נֵ "  ר מַה    י נו 

א ָ אֵינָ   , 16" יַמ  ֶ אָרֶ   ןש  ָ י ָ   קרַ   ץ ב  ַ זֶהו     –ם  ב 

אָכִי לְׁ ַ יַן הַמ   (.  ' כו   םעִנְׁ

(Note of the Tzemach Tzedek: The 

intention here is similar to what is 

discussed in the Zohar (Part 3, 187b) 

on the verse, “And you will multiply 

greatly like fish in the midst of the 

land.” This is not the case for other 

“fish of the sea” that do not exist on 

dry land, but only in the sea. This 

refers to the angels).  

The Zohar describes the difference between angels and the hidden 

tzaddikim by comparing them to fish. A fish is always included in its 

source of life, the water. This is why a fish will die as soon as it leaves the 

water. Similarly, the angels must always be included in their source of life 

in the spiritual realms where Hashem’s Light, their Source of Life, is 

openly revealed. They cannot live outside of the spiritual realm as fish 

cannot live out of water. 

However, a Tzadik is on a much higher level. He is always bound up with 

his Source of life in Hashem so strongly, that even in the physical world 

 
כֵן   14 (. )וְׁ תָב יָד קֹדֶש  וֹרָה כ ְׁ ו טֵי ת  לִק  ם טוֹב זַ"ל )ב ְׁ ֵ עַל ש  "ב    –הַב ַ ַ מוֹ"ר מוֹהַרַש  אֵה  . הֶעָרַת אַדְׁ )רְׁ

ו ד   עַמ  ג  חֵלֶק  תשכ"ט  יוֹת  וַעֲדו  הִתְׁ נַחֵם  מְׁ וֹרַת  ו טֵי    –  219ת  הַלִק  נִים  פְׁ ב ִ יוֹת  לִהְׁ צָרִיךְׁ  ן  ֵ כ  ֶ "ש 

וֹרָה  (. "ת 

  . ָלו  .  יקִים הַל  ת צַד ִ ַ וֹר וָדוֹר כ  כֹל ד  יֵש  ב ְׁ כָךְׁ  ם: "וְׁ ָ רֵי רַזַ"ל ש  הַז ָקֵן עַל מַאַמְׁ מוֹ"ר  רֵי אַדְׁ מַאַמְׁ ב ְׁ

וָדוֹר(".   וֹר  ד  כלֹ  ב ְׁ כָךְׁ  וְׁ דוֹרוֹ,  ב ְׁ וַחֲבֵרָיו  זַ"ל  טוֹב  ם  ֵ ש  עַל  הַב ַ וְׁ דוֹרוֹ,  ב ְׁ וַחֲבֵרָיו  הָאֲרִיזָ"ל  מוֹ  )כ ְׁ

ו ד  בַד(  בתקע"א עַמ  לְׁ לאֹ זוֹ ב ִ חִינָה זוֹ וְׁ ם מִב ְׁ וֹ ג ַ הָיָה ב  ֶ רו ש  ש  ֵ דוֹרוֹ )פ  קסד: ו מֵהֶם הָיָה הָאֲרִיזָ"ל ב ְׁ

דוֹרוֹ"(.  ם טוֹב זַ"ל ב ְׁ ֵ עַל ש  הַב ַ  וְׁ
15  ( ָ ש  וֹאֵלם: "וְׁ ל  אוֹתִי   הַג  ָ בָרֵךְׁ   . .  רָע  מִכ  עָרִים  אֶת  יְׁ רֵא.  .    הַנ ְׁ יִק ָ מִי   בָהֶם  וְׁ ְׁ בָתַר  . .  ש  ן   לְׁ ו  אִינ    ד ְׁ

עָרִים  כָן  נְׁ רְׁ ב ָ קָ   מִתְׁ דְׁ דֵין,  יָאו ת  אכ ִ ו  "  כ ְׁ ג  יִדְׁ קֶרֶב  לָרוֹב  וְׁ חָא.  "הָאָרֶץ  ב ְׁ נִין  אָרְׁ נו  אָה  ד ְׁ ג ָ אַסְׁ וֹ   לְׁ ,  מַיִין  ג 

אִי  קָן וְׁ וֹ   נַפְׁ א  מַי ָא  מִג  ָ ת  ְׁ ש  יַב ֶ ין.  מֵתִין  מִי ָד, לְׁ ֵ ָא , הָכִי   לָאו   אִל  ן  אֶל  ו  א מִן  אִינ  ָ א יַמ  גִיאו  ,  רַב ָ סְׁ הוֹן  ו  לְׁ   ד ִ

א ָ אַפָש  י   לְׁ ג ֵ אַסְׁ רֶב"  ו לְׁ ק ֶ לֵית   מַה   ,אִיהו    " הָאָרֶץ  ב ְׁ כָל  הָכִי  ד ְׁ נִין  לְׁ מָא  נו  עָלְׁ רֵי הַז ֹהַר    ."ד ְׁ או  אֵה ב ֵ רְׁ

 (. א  ,קמט
רֶק נג(.  16 ֶ נָה פ  עַר הָאֱמו  ַ ַח מא, ג. ש  ל  ַ ש  רֵי הַז ֹהַר ב ְׁ או  עֵיל ז, א. ב ֵ ן לְׁ ֵ ם כ  אֵה ג ַ  )רְׁ



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  8 

he is powerfully connected to Hashem’s Infinite Light which is his Source 

of life. He is like a fish that lives on land. Meaning, he is connected to his 

source like a fish is connected to its source, but he is on land, where the 

Source is hidden from everyone else except for him. 

הַ  יקִי   ןאוֹתָ   םהֵ   –  ' בוְׁ הֵ   םצַד ִ ֶ ו ַׁ  ןש  גִיל   And the second type of tzadikim are   ,יב ְׁ

those who are revealed.  

עֲבוֹדָתָ  ֶ ו    םש  מִי  ְׁ גַש  ו    תב ְׁ קִי  וֹ   םב ְׁ צְׁ   ת הַמ ִ

וֹ  י  ךָ"  , 17ת מַעֲש ִ חַג ֶ ב ְׁ  ָ ת  מַחְׁ ש ָ אֵ )  "וְׁ טז,    הרְׁ

הו  ,  יד( ֶ כַ   אש  ָ ש  הַמְׁ ן  ֵ כ  ם    ת אוֹרוֹ   ת ג ַ

יוֹנִי  . כג, ב( ר אֱמוֹ )  "מוֹעֲדֵי הֲוָיָ"ה" ם, עֶלְׁ

Their service of Hashem involves 

physicality by performing action 

mitzvos, such as fulfilling the 

command to “be joyful on the 

Festivals” (Devarim 16:14), which 

also draws down Light from Above, 

as the verse describes them as 

“Festivals that are for revealing 

Hashem” (Vayikra 23:2). 

חָ  מְׁ ִ הַש   ו    אהו    הוְׁ יל  סוֹף  ־אֵין  ר אוֹ   י הַג ִ

ל ֶ  ג ַ מִתְׁ ךְׁ ו  ָ ש  מְׁ נ ִ ֶ ־הו א ש  רו ךְׁ   .18ה ב ָ

And this joy of the Festivals is 

because of the revelation of 

Hashem’s Infinite Light, which is 

drawn down and revealed during 

these Festivals. 

כָ  ָ ש  הַמְׁ הו    הוְׁ וֹ   אזוֹ  צְׁ הַמ ִ דֵי  יְׁ   ת,עַל 

ַׁ דָּ בָּ עו  קָ  אב ְׁ וְׁ    –א ד ַ

The drawing down of these 

revelations is the result of 

performing the action mitzvos,  

מַאֲמַ  רַזַ כ ְׁ מַ   , 19ל " ר  זְׁ ב ִ ֶ יִ   ן ש  ַ   ןאֵי "   תהַב 

חָ  מְׁ בָש ָ  הש ִ ָא ב ְׁ    ר",אֶל 

as our Sages taught us (Pesachim 

109a), that in the times of the Beis 

HaMikdash, “there is no joy 

without meat,”  

וַ  מִצְׁ ינו   הַיְׁ מֵ "   תד ְׁ לְׁ ַ חָ   יש  מְׁ הָיו     ה"ש ִ ֶ ש 

בִיאִי כָ   םמְׁ ' טוֹב ־יוֹם  לב ְׁ    , כו 
which refers to the mitzva of 

bringing and eating the “Peace 

 
וֹת    17 צְׁ ֹל הַמ ִ קַי ֵם כ  ו ת לְׁ מִי  ְׁ גַש  י עֲבוֹדָתָם הִיא ב ְׁ יהֶם, כ ִ טו ב מַעֲש ֵ עוֹלָם ב ְׁ נוֹדָעִים ב ָ יִים וְׁ לו  )"הַג ְׁ

אֱמַ  ֶ נ  ֶ יוֹם טוֹב ש  חָה ב ְׁ מְׁ וַת ש ִ מָא מִצְׁ גְׁ רֶךְׁ ד ֻ מוֹ עַל ד ֶ . ו כְׁ ש  ָ פֹעַל מַמ  קָא ב ְׁ וְׁ ה ד ַ עֲש ֶ ַ בַמ  ת ו  ו  מִי  ְׁ גַש  ר  ב ְׁ

מַ  ש ָ חָה  "וְׁ מְׁ "אֵין ש ִ ה,  ָ מַט  הִיא לְׁ ֶ מוֹ ש  כ ְׁ ו ת  מִי  ְׁ גַש  ב ְׁ זוֹ  חָה  מְׁ וַת ש ִ מִצְׁ קַי ֵם  לְׁ ךָ", עֲבוֹדָתָם  חַג ֶ ב ְׁ  ָ ת  חְׁ

ר"  בָש ָ יַיִן", "ב ְׁ ָא ב ְׁ חָה אֶל  מְׁ אֵין ש ִ ר וְׁ בָש ָ ָא ב ְׁ יַיִן"  –אֶל  בְׁ , "ו  ש  ָ ר מַמ  ש ָ ". תקע"א(.   –ב ָ ש  ָ  יַיִן מַמ 

כְמוֹ ) 18 יל ו  ר לְעֵּ אֵּ תְב ָּ נ ִּ ֶ ש    ש  רָּ פָּ  . ( )יא, ד( וצ   תב ְ
עִיף ז.  )  19 כוֹת יוֹם טוֹב סִימָן תקכט סְׁ מוֹ"ר הַז ָקֵן הִלְׁ חָן עָרו ךְׁ אַדְׁ לְׁ ֻ ם ש  אֵה ג ַ סָחִים קט, א. רְׁ ְׁ פ 

ו ד  יחוֹת חֵלֶק לג עַמ  טֵי ש ִ ו  אֵילָךְׁ   62לִק   (. וְׁ



 

9 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

offering of Joy” that was brought 

on each Festival.  

י  ָ ש  עַכְׁ חָ   ן אֵי "   ו וְׁ מְׁ יַיִ   ה ש ִ ב ְׁ ָא    ן" אֶל 

 ָ קַמ  דִלְׁ כְׁ  . ןו 

However, now that we do not have 

the Beis HaMikdash, “there is no joy 

without wine,” as will be explained. 

 ַ עִיק  כוֹ   רוְׁ ָ ש  פֶסַ   –  תהַהַמְׁ דֵי    חב ְׁ יְׁ עַל 

עוֹ   ה, מַצ ָ  בו  ָ ש  בְׁ וֹרָה  תו  ן ת  ַ דֵי מַת   , 20עַל יְׁ

וֹ  כ  סו  כ ָ   תו בְׁ דֵי סו  יְׁ לו לָ   העַל  מִינָי   ב וְׁ   ו,ו 

עֲדֵ  בִלְׁ לָ  הזֶ  י ו  יךְׁ כ ְׁ ִ ש  הַמְׁ ר לְׁ ָ ש     ל.אִי אֶפְׁ

Now, on each Festival, the main way 

that light is drawn down is through 

the mitzvos of that Festival. For 

example: On Pesach with matza, on 

Shavuos by reliving the Giving of 

the Torah (in the public Torah 

reading), and on Sukkos by dwelling 

in the Sukka and shaking the Lulav 

and other species. Without these 

action mitzvos, it is impossible to 

draw down any light.  

הָיָ   ל)אֲבָ  ֶ ש  יוֹחַאי  ר  ב ַ עוֹן  מְׁ ִ ש  י    ה רַב ִ

חִינַ  יָתָ   תמִב ְׁ נֵ "וְׁ   ןלִוְׁ ד ְׁ   י נו  א  ָ לִי יַמ    ן אָזְׁ

יַב ֶ  ָ ב ְׁ ת  ְׁ ַ"  21א" ש  נ  ַ כוֹ   ל, כ  ָ ש  יךְׁ הַהַמְׁ ִ ש    ת הִמְׁ

הָיָ  ֶ ש  עָרָ   הכ ְׁ מ ְׁ דִי  הב ַ יִחו  דֵי  יְׁ   ם עַל 

וֹ  '  תוַעֲלִי  ַ",  כו  נ  ַ  (.  לכ 

(Note of the Tzemach Tzedek: 

However, Rebbe Shimon bar 

Yochai, who was on the level 

likened to “the fish of the sea that 

walk on the earth,” was able to 

draw down these Lights from 

Above in Atzilus when he was in the 

cave by means of spiritual 

contemplations that brought about 

Unifications of the levels of Atzilus 

and soul elevations, even though he 

was unable to perform the mitzvos 

physically.) 

הִנ ֵ  אֱמֶ   הוְׁ ָ   י אִ   תב ֶ ש  יעַ    ראֶפְׁ הַג ִ   ן )אָ לְׁ

ע וֹן  22ןרִירְׁ ש  לְׁ רֵךְׁ עַל    ( אִידִיש    ב ִ ב ָ אֱלקֹו תוֹ יִתְׁ

עֲבוֹדָ  דֵי  ו    היְׁ מִי  ְׁ דֵי    ת, הַג ַש  יְׁ עַל  ָא  אֶל 

ו   ה עֲבוֹדָ  חָנִי  ֶ   תרו  יקִי לש  ד ִ ַ" םהַצ ַ    ל.הַנ 

Now, truthfully it is impossible for 

physical service of Hashem to 

enable us to make contact with G-

dliness. Rather, it is only possible 

for our physical service to connect us 

 
ד  ) 20 ו  יוֹת תשכ"ט חֵלֶק ג עַמ  וַעֲדו  נַחֵם הִתְׁ וֹרַת מְׁ אֵה ת   (.219רְׁ
גֵי הַ )  21 הד ְׁ ָ ש  ַב ָ י  ַ כִים ב  אֵ .  י ָם הַהוֹלְׁ ָ ר  ז הַֹ ה  רְׁ ין  חֲסִידֵי : "ם קפח, אש  ִ ן.    .   קַדִיש  ו  אֲפִילו    אִינ  נֵי   ד ַ   נו 

א ָ א יַמ  קִין, רַב ָ א נָפְׁ ָ ת  ְׁ ש  יַב ֶ יהו   ב ְׁ יְׁ ַ גַב   (."לְׁ
נַחֵם    22 וֹרַת מְׁ אֵה ת  יוֹת תנש"א חֵלֶק ד הֶעָרָה  )לָגַעַת. רְׁ וַועֲדו  נוֹגֵעַ  94הִתְׁ ב ב ְׁ תו  ָ וֹן הַכ  ש  לְׁ : כ ִ

ר ה, ב((.  ֵ ת  בִיט )אֶסְׁ רְׁ ַ ראֹש  הַש   ע ב ְׁ ג ַ רִים: וַת ִ ו  ַת פ  אֻל   לִגְׁ



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  10 

to G-dliness, as a result of the 

spiritual service of tzadikim.  

הֵ  רָאִי  םוְׁ נֵ "   םנִקְׁ א   י נו  ָ   ם דָגִיכ ְׁ   –  23" יַמ 

הַי ָ  ֶ ש  ו   ֶ   םאֵל  כַס  הֵ   –  םעֲלֵיהֶ   המְׁ ךְׁ  ָ   ם כ 

חִינַ  מָ  ת מִב ְׁ יָאא־עָלְׁ סְׁ ַ כ  אִתְׁ    .ד ְׁ

These tzadikim are called “the fish 

of the sea.” They are like fish that 

are covered over by the sea. This 

idea of being submerged and 

concealed in the sea is similar to the 

idea that Tzadikim are from the 

concealed spiritual world that is 

higher than revelation, and therefore 

conceals what is contained within it.  

נָ  ְׁ יֶש  כָ   םוְׁ וֹ   ל ב ְׁ הֵ   ר וָדוֹ   ר ד  ֶ יקִי   ם ש    ם צַד ִ

תֶ  ֵ ס  ב ַ ֶ '  רש  הֵ ,  כו  רִי   םוְׁ חַב ְׁ   ם הַמ ְׁ

א  תהָעוֹלָמוֹ  ־הו  רו ךְׁ אֵין־סוֹף ב ָ   .לְׁ

These tzaddikim exist in every 

generation, and are hidden. They 

are the ones that join the lower 

worlds with the Infinite One, 

blessed is He.  

עַל ד ֶ  רו   רֶךְׁ )וְׁ אָמְׁ ֶ וִ "  :24ש  חַב ֵ  ההָיָ   דד ָ   ר מְׁ

וֹרָ  לָ   הת  מַעְׁ ְׁ ל  ֶ ־   הש  ךְׁ רו  ב ָ דוֹש   ָ הַק  ב ְׁ

  .("הו א

(Note of the Tzemach Tzedek: This is 

similar to what our Sages said 

(Zohar vol III, 222b), “King Dovid 

connected the Torah Above with 

Hashem”).  

יַן   עִנְׁ זֶהו   יָתָ " וְׁ הו    –ן"  לִוְׁ ֶ וֹ   אש  ש    ן לְׁ

רו ַׁ ב ְׁ ח   ,25תַׁהִתְׁ

This is the idea of the “ יָּתַָּׁ ןלִוְׁ -

Livyason,” which comes from the 

root "וִיָה "לְׁ ,  which means 

“togetherness,” 

מוֹ   עַם  :  כט, לד(  אוַי ֵצֵ ) כ ְׁ ַ הַׁ"הַפ  ו  ָּ י    יִל  ִ אִיש 

' אֵלַי    27. "26כו 

as the verse states, “This time my 

husband will be together with me.” 

(Bereishis 29:34) 

 
וֹ  23 אֱמַר ב  ֶ נ  ֶ ה ש  ֶ מַת משֹ  ְׁ מִז ֶה הָיָה נִש  יתִיהו  ")"ו  ִ ש  יִם מְׁ ַ וֹרָה,  "מִן הַמ  קָא נָתַן הַת  וְׁ א ד ַ הו  ֶ , הֲגַם ש 

ן הָעוֹלָם". תקע"א(.  תַק ֵ חִינָה זוֹ לְׁ בְׁ ךְׁ ב ִ ַ ש  מְׁ נ ִ ֶ נו  ש   הַיְׁ

ו ד .  רכב, ב זהַֹר חֵלֶק ג) 24 ים עַמ  ִ הִל  וֹרָה ת ְׁ אֵה אוֹר הַת   (. תתקיד רְׁ
אֵ ) 25 וֹתֵ " ב ְׁ ה רְׁ עֵי ב" הַכ  רָא ב  יַעֲקֹ ן לְׁ תְׁ בָא ב ָ ב ָ ֵ עד, ב  לְׁ ש  ב ָ ם  ב ְׁ ְׁ  . ("אהָרַש 
מוֹ    26 רתֶֹךָ ")כ ְׁ ג ְׁ גַרְׁ ךָ וַעֲנָקִים לְׁ ֶ רֹאש  יַת חֵן הֵם לְׁ לֵי א ט.     "לִוְׁ ְׁ צָרִים    –מִש  מוֹ"ר הַז ָקֵן הַק ְׁ רֵי אַדְׁ מַאַמְׁ

עוֹד(.  ו ד תקמד. וְׁ וֹרָה עֵקֶב עַמ  אוֹר הַת   וְׁ

הג"ה )עיין פ"ק דע"ז ד"ג ע"ב רביעית יושב ומשחק עם לויתן שנאמר לויתן זה )  27
בשמות רבה פט"ו דקל"ב ב' מענין לויתן זה כו' ובזח"א ויחי דרמ"ז א'  יצרת כו' ועיין  

 



 

11 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

 

The idea of “ יָתָ  ןלִוְׁ -Livyason” is thus connection, and it refers to the hidden 

tzaddikim who connect Hashem’s Infinite Light with the physical world. 

In the maamar there appears a long note of the Tzemach Tzedek. Due the 

complexity of the note, and to continue the flow of the maamar, we have 

left this note untranslated and placed the original Hebrew text of the note 

in the footnotes (footnote 27). 

 

א' ועיין בעמה"מ שי"ד   י"א ע"ב בשלח ד"נ ע"ב אחרי דנ"ח ע"א שלח קע"ד  שמות 
פי"ד דפ"ד ע"ג( והנה בג' שעות רביעיות הוא נקרא סמוך למנחה כדאיתא בגמ' ר"פ  
ערבי פסחים ויצחק תיקן תפלת המנחה וידוע דיצחק הוא לשון צחוק ושחוק כמ"ש  

ם. ולכן אז יושב ומשחק עם לויתן  צחוק עשה לי אלקים וכמ"ש מזה בד"ה ושבתי בשלו
כו' ועמ"ש בפי' מנחה בד"ה ויקח מן הבא בידו מנחה כו' גם כי יצחק חפר בארות שהוא  
הנזכר   ענין  במ"א  מבואר  והנה  סע"א(,  )דקמ"א  תולדות  בפ'  ועיין  מ"ן  העלאת  ענין 
מקום   של  רצונו  עושים  עדיין  נקרא  לא  שמוע  אם  והיה  דפ'  דברכות(  )רפ"ו  בגמרא 

דהיינו  כדבע שמע  בפ'  כמו  מאדך  בכל  בה  נאמר  שלא  לפי  והיינו  בתוספות(  )ע"ש  י 
שלהיות ההמשכה והגילוי מסוכ"ע בממכ"ע שזהו הנקרא עושין רש"מ. זהו דוקא ע"י  
בכל מאדך בלי גבול כו' וזהו הבחינה הנזכר כאן שלהגיע ולהמשיך בחינת הפעם ילוה  

ראים נוני ימא משא"כ בלא בחינת בכל  כו' זהו ע"י העבודה הרוחניות של הצדיקים הנק 
)שם(   דע"ז  פ"ק  ארז"ל  ועד"ז  כנ"ל.  כו'  תשמעו  שמוע  אם  והיה  שנאמר  אף  מאדך 
ויבש   יחרב  ונהר  בענין  ב(  )קס"ו  תרומה  בפ'  וכמ"ש  כו'  שחוק  אין  בהמ"ק  משחרב 
בזה   ועוי"ל  יעקב.  דא  לרחוק  גבי  א'(  )ד"ו  שם  הרמ"ז  ומ"ש  ע"ב(  )ד"ו  ובבראשית 

ריז"ל שע"י תומ"צ ממשיכים יחוד זו"נ אבל להמשיך יחוד או"א שהוא  עפמ"ש בכהא
דייקא וזהו ענין ק"ש למסור נפשו באחד    המשכת אור חדש מא"ס ב"ה הוא ע"י מס"נ

כאן   מ"ש  הפי'  וזהו  אמור  בפ'  ישראל  בני  בתוך  ונקדשתי  ע"פ  בביאור  מזה  ועמ"ש 
שהמשכה זו הוא דוקא ע"י עבודה רוחניות שמבחינת לויתן דהיינו חיבור היש לאין כו'  
  בבחינת מס"נ באחד ועי"ז ממשיכים להיות ילוה אישי אלי )ועמ"ש סד"ה וללבן שתי 

רוחניות   עבודה  פי'  י"ל  גם  גרשון(.  בני  ראש  את  נשא  ובד"ה  אישי  ילוה  בענין  בנות 
דנשמות שמבחינת לויתן ע"ד מ"ש בש"ע א"ח )סי' צ"ח ס"א( שהתפשטות הגשמיות  
הייתי   אם  האריז"ל  על  פ"א  שט"ז  בפע"ח  המבואר  וכענין  כו'  הנבואה  למעלת  קרוב 

המ"ק אין שחוק כו' ברביעיות מאי עביד  דורש שמונים שנים כו'. והנה ארז"ל משחרב ב
יושב ומלמד תינוקות של בית רבן תורה )ועיין מ"ש במקום אחר על פסוק וכל בניך  
למודי הוי' ועיין בפרדס בעה"כ ערך כרובים וכרוב היינו כרביא. ועמ"ש בד"ה מי יתנך  

 .( כאח לי ועמ"ש בפ' ויצא קנ"ו ובמק"מ שם( ע"כ הג"ה 



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  12 

יוֹ  מִ   אהַז ֶה הו  ־הָעוֹלָם  י כ ִ   תאַךְׁ לִהְׁ ְׁ   י,ג ַש 

יקִי   ןלָכֵ  צַד ִ לְׁ עֲבוֹדָתָ   םצָרִיךְׁ  ֶ   ם ש 

ו   מִי  ְׁ גַש  י תב ְׁ קַי ֵ וֹ   םלְׁ וֹ   תמִצְׁ י    .28ת מַעֲש ִ

However, since this world is 

physical, we need to have the second 

type of Tzadikim who serve 

Hashem physically, who fulfill 

mitzvos in a physical manner. 

הו   רַזַ   אוְׁ רו   אָמְׁ ֶ ו  :  29ל "ש  אֶחָד    ד "עַמ 

יוְׁ  ד ִ מוֹ  קַׁצ  ְׁ עָלָי  , ש  ֶ   .30ד" עוֹמֵ   םהָעוֹלָ  וש 

This is the idea expressed by our 

Sages in the teaching (Chagiga 12b), 

“There is one pillar, called a 

“Tzadik,” upon which the world 

stands.” 

ֶ  המַ   לכָ "וְׁ  ָ ש   ש  ָ י ַב  ַ י ָ   הי ֵש  ב  ַ  And, “Everything that exists on dry   , 31ם"יֵש  ב 

land is found in the sea as well.” 

(Chullin 127a)   

Meaning, just as Hashem created life in the ocean corresponding to life on 

land, so too, Hashem created the two types of Tzadikim, the hidden and 

the revealed, to be complementary to each other. 

אֱמֶ   י כ ִ  יוֹת הָ  צָרִיךְׁ   תב ֶ הָ  אלִהְׁ  For, truthfully, they are both א:וְׁ

equally needed. 

 
יט    28 ִ ש  הַפְׁ לְׁ ר  רו  ב ֵ רִיךְׁ  צ ָ ֶ ש  בִי"ע  ד ְׁ נֹגַה   בְׁ ו  בִי"ע  ב ְׁ בִירָה  ְׁ ש  ב ִ ָפַל  נ  ֶ ש  ש   ָ מַמ  הו א  ֶ ש  נֵי  ְׁ מִפ  נו   הַיְׁ )ד ְׁ

ו   רִי  דֵי  מֵחוֹמְׁ נו  עַל יְׁ הַיְׁ רו ר הָא'. וְׁ ז ֶהו  ב ֵ ֶ בִי"ע ש  ל הַי ֵש  ד ְׁ ו  ט  ו  ב ִ רַע אוֹ אֲפִל  עֹרָב טוֹב וְׁ גַה  הַמ ְׁ ֹ ת הַנ 

יַיִן כו   וְׁ ר  ש ָ אֲכָלִים ב ָ ַ נַת הַמ  ו ָ ַ יַן כ  עִנְׁ זֶהו   ו ת, וְׁ מִי  ְׁ גַש  עֲבוֹדָתָם ב ְׁ ֶ חִינָה הַב' ש  ב ְׁ ַ ב  ֶ יקִים ש  ד ִ '. מַה  הַצ ַ

אֵין ֶ ו ת ש  חָנִי  רו  חִינָה )הַב'( ]הָא'[ עֲבוֹדָתָם ב ְׁ ב ְׁ ַ ב  ֶ יקִים ש  ן צַד ִ ֵ    .כ 

ר: הָא'   רו  י ֵש  ב' מִינֵי ב ֵ ֶ מָקוֹם אַחֵר ש  אֵר ב ְׁ ב ָ תְׁ נ ִ ֶ מוֹ ש  הַב'ו כְׁ כו ת, וְׁ לְׁ ַ דֵי הַמ  מָה,    עַל יְׁ דֵי חָכְׁ עַל יְׁ

" רִירו  ב ְׁ מָה אִתְׁ חָכְׁ "בְׁ וֹחֵט    ד ִ יָתָן ש  וְׁ ִ הַל  ֶ נו  מָה ש  הַיְׁ וְׁ  . ש  ָ מַמ  אַיִן  ָ ב  לָל  נִכְׁ יוֹת  לִהְׁ רו ר  רו ר אַחַר ב ֵ ב ֵ

מַ"ה ו ת ד ְׁ נִימִי  ְׁ חִינַת פ  הָיָה מִב ְׁ ֶ ה ש  ֶ מַת מֹש  ְׁ ין נִש  רֵש  ב ֵ אֵר הַהֶפְׁ ב ָ תְׁ נ ִ ֶ מוֹ ש  '. ו כְׁ ר כו  וֹר הַב ָ   , אֶת ש 

מַת אֵלִי ָהו    ְׁ בֵין נִש  ", ו  יתִיהו  ִ ש  יִם מְׁ ַ תו ב "מִן הַמ  ָ כ  ֶ מוֹ ש  מַ"ה  – ו כְׁ "ן ד ְׁ ַ בִין.    .ב  ֵ דַי לַמ  ו ד    –וְׁ תקע"א עַמ 

 קסד(. 
ו    לעַ .  .    ?תעוֹמֶדֶ   ה מָ   לעַ   ץהָאָרֶ ב, ב: "יה  חֲגִיגָ )  29 י   דאֶחָ   דעַמ  צַד ִ מוֹ   ק וְׁ ְׁ ֶאֱמַ   ,ש  נ  ֶ לֵ )  ר ש  ְׁ ,  י   ימִש 

י '  (:כה  צַד ִ סוֹ   ק וְׁ צֵא רעא, א.    חֵלֶק ב  א.  ו, א. רח,קפ  ב.  ג,זהַֹר חֵלֶק א רנ'"(.  םעוֹלָ   דיְׁ ֵ ן ת  ָ קַמ  אֵה לְׁ   רְׁ

 מ, ג(. 
30  ( ֶ ה ש   ין מ  י ֵּ רוְע  אֵּ תְב ָּ מ     נ ִּ ר ה  ו  ב  דִּ ילב ְ ירָּ   "תְחִּ ִּ ש  "ה   ה אָּ יָּ הֲוָּ אֵ )"  ל  וֹרָ ה  רְׁ ל ַ ר  אוֹ ה  ת  ַ ש    ג   , סג  חב ְׁ

יק  ד ִ יַן מַעֲלַת הַצ ַ עִנְׁ ֶ   .(ב ְׁ ה ש   ין מ  י ֵּ רוְע  אֵּ תְב ָּ ק   ריאו  ב ֵּ ב     נ ִּ סו  ָּ פ  ל  ב ֵּ "   ע  י   לוְקִּ דִּ יְהו  וֹרָ )"  ם ה  ר  אוֹ ה  ת 

גִל ַ  ֵ ת  מְׁ ת  ק  .(א, צז  ראֶסְׁ סו  ָּ ל פ  רֶ  ה טוֹבָּ " וְע  אָּ ָ ) " דמְאֹ  דמְאֹ ץהָּ קַמ  לַ ן  לְׁ ְׁ  (.(ב , לח   ח ש 
י) 31 ִ  ן קכז, א(. חֻל 



 

13 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

רָאִים    ההִנ ֵ   יכ ִ  קְׁ הַנ ִ יקִים  ד ִ הַצ ַ ךְׁ  ו  הִיל 

א" ָ יַמ  נֵי  הִי " נו  לָאָ   א,  אֹ   הנִפְׁ מְׁ  ַ גָבוֹה    ; דוְׁ

ד ֶ  עַל  מוֹ  ַ רֶךְׁ  כ ְׁ ש  גִיל  מְׁ טִי  םהַד ָ ָ ש   ֶ   ם ש 

י ָ  ַ ךְׁ   –  םב  ָ טִי  םהֵ   כ  ָ טִיסָ   םש  בְׁ   ת אַחַ   הו 

לָ  מַעְׁ יעַ לְׁ לָ  המַג ִ    ה.מַעְׁ

Because, the path of the first type of 

tzadikim, called “the fish of the 

sea,” is very high and lofty. This is 

similar to fish, which swim in the 

sea. Just as fish swim quickly and 

without excessive effort in the sea, so 

too, these Tzadikim “swim” up the 

spiritual levels of Hashem’s 

revelations, and in one “stroke” they 

reach tremendously high levels. 

ב ֵ  הַרְׁ דוֹלָה  גְׁ יקִי   תמֵעֲבוֹדַ   הו  ד ִ   ם הַצ ַ

ו   מִי  ְׁ גַש  ב ְׁ ֶ חָ " –  תש  מְׁ בָש ָ   ה ש ִ '   "רב ְׁ   ,כו 
ֹ הַכ  ֶ מַט ָ  לש  רֵגָ  הלְׁ מַדְׁ  .  ה ב ְׁ

And this service of Tzadikim that are 

like fish is far superior to the service 

of the second type of Tzadikim who 

serve Hashem physically, with “joy 

from meat,” i.e., love of Hashem 

experienced in the physical heart of 

flesh and blood, which is all on a 

lower level than the purely spiritual 

service of the first type of Tzadikim. 

כָ  ו  הִיל  ן  ֵ כ  אֵין  ֶ ש   הו    ם, מַה  ֶ ַ   א ש  ש  מְׁ   לכ ִ

ָ   םהַי ָ   גד ָ  ש   ֶ צֵ   טש  עַ   םהָעוֹלָ   המִקְׁ   ד וְׁ

ךְׁ   –  קָצֵהו   ָ כָ   כ  ו  ו    םהִיל  חָנִי  רו    ת,ב ְׁ

טִיסָ  "פ    ןאֵיי   ט מִי")   תאַחַ   ה ב ְׁ ו  וֹן   32"ש  ש  לְׁ ב ִ

יעִי םעוֹלִי( אִידִיש   מַג ִ לָ  םו  מַעְׁ לָ  ה לְׁ    ה. מַעְׁ

Unlike their manner of service, 

which is likened to a fish in the sea 

that makes one stroke and crosses 

from one side of the sea to the other. 

Similar is the spiritual way of the 

hidden tzadikim who with one 

“movement” reach the loftiest 

heights. 

אֵי  לָ   הזֶ   ןוְׁ לַהֲבו    לכ ְׁ הִתְׁ חִינַת  בְׁ   ת ב ִ

תִיחַ  מִי  ת ו רְׁ עֲבוֹדַ   33ם הַד ָ מוֹ    תכ ְׁ

יקִי ד ִ ַ"  םהַצ ַ ו    להַנ  מִי  ְׁ גַש  ב ְׁ ֶ   –   תש 

חָ " מְׁ בָש ָ   הש ִ חָ "ש ִ   ר", ב ְׁ יַיִ   ה מְׁ   ן",ב ְׁ

 ֵ פ  ְׁ חִינַת רִש  הֶבֶ  י ב ְׁ לְׁ ַ ש  ' 34ת אֵש  וְׁ ָא   , כו  אֶל 

And this not at all in a manner 

characterized by “excitement” or 

“hot-blood” from elevating the 

sparks of physicality, like the service 

of the tzadikim who serve Hashem 

physically, with the “joy of meat” 

and “the joy of wine.” These two 

types of joy represent a fiery and 

passionate love of Hashem. Rather, 

 
ו ר    32 דִב  נו עָה. ב ְׁ חִיפָה ו תְׁ לוֹמַר ד ְׁ . כ ְׁ אִידִיש  פ  ב ְׁ ו  ט  ְׁ מוֹ ש  יָתָן)כ ְׁ חִיל "לִוְׁ תְׁ ַ וֹן    "הַמ  ש  לְׁ תשמ"ז: "ב ִ

וִוים"  ְׁ : מִיט אֵיין ש  חִי ָה אַחַת(.  – אִידִיש  ְׁ נו עַת ש  תְׁ  ב ִ
אֲכָלִים". תקע"א(.  33 ַ ל הַמ  ֶ רֵי נֹגַה  ש  רו  א מִב ֵ  )"הַב ָ
י ) 34 ִ ירִיר  ש  ִ יָה" :ם ח, והַש   הֶבֶתְׁ לְׁ ַ י אֵש  ש  ֵ פ  ְׁ  .(" רִש 



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  14 

רַב ָ  רִירו    ה,אַד ְׁ קְׁ מִי  תב ִ נַחַ   םהַד ָ בְׁ   ,35ת ו 

טִיסָ  בְׁ יעִי  תאַחַ   הו  לָ   םמַג ִ מַעְׁ לָ   הלְׁ   המַעְׁ

 ' ַ"   כו  נ  ַ  .  ל כ 

tzadikim compared to fish serve 

Hashem in a cool and calm manner, 

and with one effort are able to reach 

lofty heights. 

בָאֵ  ר לְׁ ָ ש  אִי אֶפְׁ בָ   רוְׁ ו    הזֶ   רד ָ דִיב  אֵיךְׁ    רב ְׁ

 . 36א הו   הו מָ 

But it is not possible to put into 

words to explain exactly how this 

works. 

To summarize: There are two types of Tzadikim, the “revealed” Tzadikim, 

and the “hidden” Tzadikim.  

The “revealed” Tzadikim serve Hashem through elevating the physical 

world, and creating a fiery passionate love for Hashem in their physical 

heart. This love of Hashem is called “joy from meat and wine” since it is 

a joyous love of Hashem in the flesh of the heart, similar to someone who 

actually drank wine.  

(Which is also the reason why Nadav and Avihu, in Parshas Shemini, were 

considered “drunk from wine” when they entered the Holy of Holies, even 

though they did not drink any physical wine. Their love of Hashem was so 

intoxicating that it pushed them to come close to Hashem until their souls 

left their body in yearning for Hashem’s closeness, (as explained in the 

Ohr HaChaim on this Parsha.)) 

The “hidden” Tzadikim serve Hashem through a spiritual process of 

contemplation that enables their souls to ascend up the “chain” of spiritual 

levels, up to the highest spiritual level. Instead of refining the physical and 

coming to fiery love of Hashem, they elevate themselves to the highest 

spiritual levels, and connect that lofty level to the physical world. 

The Alter Rebbe says this process is so lofty that he cannot even describe 

it in words. 

לָכֵ  י  אלֹ   ןוְׁ יוֹחָ   םקִי ֵ ר  ב ַ עוֹן  מְׁ ִ ש  י  אי  רַב ִ

עָרָ  מ ְׁ ב ַ יוֹתוֹ  הְׁ ָ   הב ִ מ  ַ וֹ   ה כ    ת מִצְׁ

וֹ  י  ַ"   ת, מַעֲש ִ נ  ַ ֹ  ל, כ  ָא הַכ  ו    לאֶל  חָנִי  רו    –   תב ְׁ

Therefore, Rebbe Shimon bar 

Yochai did not keep many physical 

mitzvos while he was in the cave. 

Rather, he accomplished 

 
35  ( ֶ ה ש   ין מ  י ֵּ ר וְע  אֵּ תְב ָּ רֵּ ”ב ְ   נ ִּ יאו  ֹבֵּ ז  רי ה  רָּ   "ה  י ֵּ ק'(  א  , ב"קי)  או  סו  ָּ ל פ  ה אֲח  ע  מְנָּ ם אָּ ת  וֹ "וְג  י ב  תִּ

יא הִּ י  בִּ מו  )  "' כו    אָּ אַדְׁ צָעִי "לְׁ הָאֶמְׁ ב  ר  ֶ   .(י,  ש   ה  מ  רו  אֵּ תְב ָּ מ     נ ִּ ה  ר  ו  ב  דִּ ילב ְ עֲלוֹתְךָּ "   תְחִּ ה    ת אֶ   ב ְ
רוֹ  נ ֵּ ןתה  נְי  עִּ יךָּ " " ב ְ י ֶ דוֹ   , ח  ךָּ ג ָּ ל ְ ֶ הֶ  ל ש  ל ָּ ֶ ש   ָ )" םמִּ קַמ  ךָ ן  לְׁ הַעֲלוֹתְׁ  .( ד(  ,לא  ב ְׁ

א:    36 ו ר אֵיךְׁ ו מָה הו  דִב  בָר זֶה ב ְׁ בָאֵר ד ָ ר לְׁ ָ ש  אִי אֶפְׁ תקע)וְׁ בָר זֶה הֵיטֵב  ב ְׁ בָאֵר ד ָ ר לְׁ ָ ש  אִי אֶפְׁ "א: "וְׁ

מָה הו א"(.  ב אֵיךְׁ ו  ָ ת  מִכְׁ בְׁ תָב ו  כְׁ  ב ִ



 

15 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

לָ  מַעְׁ חִינַת   הלְׁ חָ " מִב ְׁ מְׁ בָש ָ   הש ִ '  רב ְׁ  everything spiritually, on a level .  "כו 

higher than the “joy from meat.” 

ירָי  ִ נַפ  יַן סְׁ זֶהו  עִנְׁ ֶ   ווְׁ יָתָ   לש  וְׁ ִ רָא )   ן הַל  קְׁ   הַנ ִ

לוֹ"שֹ  "  פְׁ ֶ   ( 37ן פֶעדֶרְׁ הֶ ש  ָ   אהו    םב ָ   ן מִ   טש 

צֶ  ָ '  ההַק   .  כו 

This is the idea of the “fins of the 

Livyason,” with which it swims 

across the sea. 

לָכֵ  עוֹמֵ כ    םהָעוֹלָ "  ןוְׁ וֹ  יָתָ   ל עַ   ד ו ל    " ןלִוְׁ

י  ק ִ ַ מ  ֶ וֹדָ   ם, הָעוֹלָ   לכ ָ   ףש  נ  ַ רֵ   ע כ  דִבְׁ   יב ְׁ

 . 38ל רַזַ"

Therefore, the entire world stands 

on the Livyason, which swims 

around the entire world, as is 

known from the words of our Sages. 

The commentaries on the Gemara and 

Midrashim give various explanations 

as to what it means that the Livyason 

“encompasses the world.”  

(Like many statements in the Midrash 

and Agada, some of the statements 

about the Livyason are not necessarily 

referring to things in the physical 

world that we see, but refer to spiritual 

realities and levels.)  

In this maamar, the Alter Rebbe 

explains: The “Livyason” is a 

reference to the hidden Tzadikim. The 

entire world exists on the merit of the 

hidden Tzadikim and what they 

accomplish with their spiritual service 

of Hashem. In that sense the hidden 

Tzadikim (Livyason) “encompass” 

the entire world in their merit and 

accomplishment. 

יָתָ   דעָתִיו לֶ  וְׁ ִ חָמָ   היַעֲש ֶ   ןהַל    ם עִ   המִלְׁ

וֹ  חָ  רהַב ָ  רש  ְׁ יִש  ירָי וְׁ ִ נַפ  סְׁ ו  ב ִ   :39ו טֶנ 

In the future times of Moshiach, the 

Livyason will go to war with the 

Shor HaBar and slaughter it with 

its fins. 

 
הֶן ) 37 ָ ו ט ב  לָש  רםֹ וְׁ לִית: נוֹצוֹת לִזְׁ ו  ירִים. מִל  ִ נַפ   (.סְׁ
בָ )  38 רָ א  ב ָ תְׁ ב ַ א עד, ב )ב ָ ְׁ רַש  ָ "ם  וְׁ י אֱלִיעֶזֶרם(.  ש  רַב ִ קֵי ד ְׁ רְׁ ִ רֶק ט  פ  ֶ לד, ב. קח,    זֹהַר חֵלֶק ב .  סוֹף פ 

עוֹ רעט, א.  חֵלֶק ג. ב  (. ד וְׁ
קמז    39 ו ד  עַמ  רַזַ"ל  רֵי  מַאַמְׁ עַל  הַז ָקֵן  מוֹ"ר  אַדְׁ רֵי  מַאַמְׁ ב ְׁ ה  ָ אֲרֻכ  ַ ב  אֲרו   ב ָ נִתְׁ ל  ָ ש  מְׁ הַנ ִ וְׁ ל  ָ ש  ָ )הַמ 

אֵילָךְׁ   (. וְׁ



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  16 

I 

f Livyason refers to hidden Tzadikim, and Shor HaBar refers to revealed 

Tzadikim, what does it represent when they “battle” with each other? 

יקִי  תעֲבוֹדַ   ה הִנ ֵ   י כ ִ  ד ִ חִינָה    םהַצ ַ בְׁ ב ִ ֶ ש 

רָא   נִית נִקְׁ ֵ וֹ "הַש   ְׁ   –"  רהַב ָ   רש  וֹר "פ    נֵי ש 

מאֹ ְׁ י( "  למֵהַש   א,  קֵאל  חֶזְׁ ָא   , )יְׁ הו    אֶל  ֶ   א ש 

זָךְׁ  רב ַ  ' וְׁ    .כו 

Now, the service of the second type 

of tzadikim known as the Shor (Ox) 

רהַב ָ  -HaBar, are called this because 

their service of Hashem derives from 

“the face of the ox on the left” side 

of the Supernal Chariot in the 

prophecy of Yechezkel. However, the 

Shor HaBar is “ רב ַ  -clean and pure.”  

The angels of the world of Beriah are referred to as the “Merkava-

Chariot,” i.e., vehicle of Divine revelation. They are the first creations 

from the level of Malchus of Atzilus, and since they feel their source in 

Malchus, they surrender their ego and lose themselves in their devotion to 

Hashem, to the point that they are like only a vehicle for Divine revelation. 

These angels of the Merkava have four “faces,” i.e., aspects. They are the 

“face” of a man, ox, eagle, and lion. The “face” of the ox in their “left 

side,” i.e., in the aspect of Gevura-Severity. From this aspect of Gevura 

comes limitations and concealments on Hashem’s Light. This is what 

produces the animal soul of a person that is naturally inclined to seek out 

physical pleasure instead of Hashem’s closeness and revelation. 

The service of the revealed Tzadikim is to transform the animal soul that 

derives from the “face of the ox on the left.” This is why they are called 

“ וֹ  רש  -Ox  ָ רהַב -who is purified.” 

(The simple meaning of “ רהַב ָ  ” is “Wild,” something that lives “outside” 

of civilization. However, here the Alter Rebbe is using a different 

explanation of the word “ רהַב ָ  ” that means purified or refined.) 

The idea of the Shor HaBar being “clean and pure” refers to a level of 

physicality which has become elevated and purified. Thus, we are not 

referring to coarse materialism here, but rather to physical things that have 

been transformed into holiness. In the Alter Rebbe’s words: 

מַעֲש ֵ   םעֲבוֹדָתָ   םגַ   ההִנ ֵ  י כ ִ  ו    הב ְׁ מִי  ְׁ   ת גַש 

 ָ ת  מַחְׁ ש ָ מוֹ "וְׁ ךָ" ד ְׁ   כ ְׁ חַג ֶ   ן אֵי "טוֹב וְׁ ־יוֹםב ְׁ

חָ  מְׁ בָש ָ  הש ִ ָא ב ְׁ ' ראֶל     – "כו 

For also their service by action with 

physicality, such as “being joyous 

on the festivals” that fulfills the idea 

that “there is no joy without meat,”  



 

17 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

י אֹכַ  ֶ ש  ו טוֹ  ש  פְׁ כ ִ ש ַ   לאֵינוֹ  וֹ   ר ב ְׁ   ר הַש  

אוֹ  ְׁ מַל  חַס  תלְׁ נוֹ  טְׁ יש   ־ב ִ ִ יָש  וְׁ לוֹם  ָ ש  וְׁ

וֹ   ,40ב 

is not to be taken literally as the joy 

of eating the animal’s meat to fill 

one’s stomach, G-d forbid. 

הַעֲלָאוֹ  חִינַת  ב ְׁ ָא  יַן    ת;אֶל  עִנְׁ מֵ "כ ְׁ לְׁ ַ   יש 

חָ  מְׁ ש ָ   ה"ש ִ ָ מִ   רמִב  ְׁ הָיָ   י ג ַש  ֶ מַ   הש  זְׁ   ן ב ִ

ית ש  ־ב ֵ ד ָ קְׁ הָיו     , הַמ ִ ֶ נִיחוֹ "ש    –   חַ רֵיחַ 

ש    ָ    ", ' הלַ  –מַמ 

Rather, this is the joy of elevating 

physicality by using it for holy 

purposes. This is like the Peace 

Offering of Joy from physical meat 

that was eaten in the times of the 

Beis HaMikdash. This offering 

caused an actual “spirit of 

satisfaction for Hashem.”  

עַל ד ֶ  חָ   אזֶה הו    רֶךְׁ וְׁ מְׁ ש ַ   הש ִ בְׁ ־ יוֹם  רב ִ

מוֹ    , טוֹב רִי ו כְׁ אוֹמְׁ ֶ חו   "  :41ם ש  מְׁ יִש ְׁ   ךַָּׁבְַׁׁוְׁ

 ' ךָ ", "כו  יקָ  "ב ְׁ יְׁ  א. ד ַ

Similarly, the joy of eating meat on 

the festivals is also “for Hashem,” as 

we say in the festival prayers, “And 

we will rejoice in You,” meaning that 

this joy is specifically “in Hashem.” 

הו   ֶ ש  ָא  וֹ   א אֶל  ש  ָ   ןלְׁ ש  ק ָ נֵ   –  הב ַ ְׁ   ימִפ 

חָרַ  ֶ י ב ש  נו    תב ֵ ֵ ש  ד ָ ' מִקְׁ  .  כו 
And we only state this as a request 

that we rejoice with Hashem, because 

the Beis HaMikdash was destroyed. 

Thus, we presently do not bring this 

offering to eat of the meat that is 

literally “for Hashem,” and are unable 

to rejoice in Hashem on the physical 

level as in the time of the Beis 

Hamikdash. 

זֶ  רָא    הוְׁ וֹ " נִקְׁ וֹ   –"  רַׁב ַָּׁהַ   רש  ש  ְׁ ר  ב ַ "   ןמִל 

ים כד, ד(   42ב" לֵבָ  ִ הִל  ירו ש    , )ת ְׁ ֵ ש ָ   :פ  ָ זָךְׁ    רב 

And this is known as the Shor “ רהַב ָ  -

HaBar”, from the expression “ רב ַ  -

Pure  ָבלֵב -heart” (see Tehillim 24:4), 

meaning, meat that is refined and 

pure in the spiritual sense. 

 
ר    40 ש ָ ם הַב ָ ֶ ש  נֵי ג ֶ ְׁ לוֹם מִפ  ָ ש  נָתוֹ חַס וְׁ ו ָ ַ אֵין כ  ו ד קמט: "וְׁ ם עַמ  ָ מוֹ"ר הַז ָקֵן ש  רֵי אַדְׁ מַאַמְׁ אֵר ב ְׁ ב ָ )נִתְׁ

חִינַת   ד ב ְׁ ָא מִצ ַ וֹר, אֶל  ל הַש   ֶ ו ת .  ש  חָנִי  חִינַת הָרו  חָה אֱלקִֹית מִב ְׁ מְׁ ש ִ עַת וְׁ וֹסִיף ד ַ מ  ֶ וֹ ש  ל  ֶ ר ש  רו  הַב ֵ

יוֹת   לִהְׁ מֵהֶם  רֵר  ב ָ תְׁ מ ִ ֶ ש  נָא  וְׁ ג ַ הַאי  ו כְׁ יַיִן  וְׁ ר  בָש ָ ד ְׁ רִים  רו  הַב ֵ חִינַת  מִב ְׁ קָא  וְׁ ד ַ אָה  ב ָ חָה  מְׁ ִ הַש    .

חָנִ  חִינַת הָרו  בְׁ חָה אֱלקִֹית ב ִ מְׁ תָן ש ִ ָ ו ת"(. מֵחַמ   י 
פִילַ ח  נֹסַ ) 41 יוֹ ה  הָעֲמִידָ ת  ת ְׁ  ב(. טוֹ ם לְׁ
וָכֹל רַק לַה'  )  42 לֹ  רֵר מִכ  ָ ב  ר נִתְׁ ש ָ וֹ לֵב ב ָ א ג ַם לִב  הו  מַיִם, וְׁ ָ ש   ב ַ ֶ אָבִיו ש  אֵין לוֹ רַק לֵב אֶחָד לְׁ ֶ ש 

וֹ".  בַד  ו ד קמט(.   –לְׁ ם עַמ  ָ מוֹ"ר הַז ָקֵן ש  רֵי אַדְׁ  מַאַמְׁ



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  18 

בַ    .43ר ו 

חָ  מְׁ ש ִ ינו   הַיְׁ וֹלָ הלַ   הד ְׁ הַנ    ה מִז ֶ   ד' 

 ֵ פ  ְׁ רִש  לַהֲבו   י ב ְׁ הִתְׁ '  תאֵש  וְׁ  .  כו 
This refers to fiery and passionate 

joy in Hashem, which is produced 

in prayer using the energy received 

from eating this “refined meat.”  

תָ  ְׁ כֵן מִיל  י  ִ עַל פ  אַף  ֶ ָא ש  רָתָ   אאֶל    א זו טְׁ

גַב ֵ   אהִי  לָ   י לְׁ פְׁ הַנ ִ ךְׁ  ו  ֶ   אהִיל    ל ש 

יקִי ד ִ רָאִ   םהַצ ַ קְׁ יָתָ   יםהַנ ִ פִ   ן, לִוְׁ ב ָ   י לְׁ ֶ   א ש 

בָ  מִ  רמִד ָ ְׁ בַעַ  י ג ַש  בו   לו  '  לג ְׁ  .  כו 

Nevertheless, this is only a “small 

matter” compared to the amazing 

service of the Tzadikim called 

“Livyason,” since this service uses 

physical things, which are limited.  

ָהֶ  ל  ֶ ש  ךְׁ  ו  הַהִיל  ן  ֵ כ  אֵין  ֶ ש     – ם  מַה 

טִיסָ  ב ְׁ ֶ רִירו    תאַחַ   הש  קְׁ נַחַ   ת ב ִ בְׁ   ת ו 

יעִי לָ   ם מַג ִ מַעְׁ לָ   הלְׁ הִי   ה, מַעְׁ ֶ דוֹלָ   א ש    ה גְׁ

אֵי   ריוֹתֵ     ץ.קֵ  ןלְׁ

This is not the case in the service of 

the Tzadikim called “Livyason,” who, 

in one stroke and in a cool and calm 

manner, reach the greatest heights, 

which are infinitely greater than the 

level attained by serving Hashem 

physically.  

לָכֵ  יָתָ   ןוְׁ וְׁ ִ חו ַׁ"  ןהַל  ְׁ וֹ   תאֶ   טַׁיִש  ר"  הַב ָ   רש 

ירו ש    – ֵ י ַעֲלֶ   :פ  ֶ דֵי    הש  יְׁ עַל  אוֹתוֹ 

יסָ  וֹ   ההַט ִ ל  ֶ    .ש 

Thus, the Livyason “will slaughter 

the Shor HaBar.” Meaning that the 

Livyason will uplift the Shor HaBar 

with its ascent. 

The word “חַט  drawn out,” since-שחוּט “ slaughter” comes from the word-שָׁ

both the method of shechita and its meaning is to “draw out.” The method 

of shechita is to draw out the knife over the neck and slice it, instead of 

chopping down into it. The idea of shechita is to draw upwards and elevate 

the animal to a status of being able to be eaten by a Jew, and thus become 

part of holiness. 

The same idea here: The Livyason “draws upward” the revealed Tzadikim 

to a higher level, by connecting them to their lofty manner of service of 

Hashem. 

In simpler terms, the Livyason “wins the battle” of who serves Hashem 

better, since the hidden Tzadikim surpass the revealed Tzadikim. 

However, instead of merely showing their superiority, they actually share 

 
וֹ   43 חִי   ז ךְַׁׁ"  :ד,  יא  ב)אִי  רַׁ  לִקְׁ רו ר  –  "הָיִיתִי  ו ב  נָקִי   ב ָ צֻ )  וְׁ וֹ ת  ד ַ מְׁ כֵ ן(.  צִי  ין ) וְׁ ִ הִל  קו  ":  ם ב, יב(ת ְׁ ְׁ   נַש  

וֹ  – "  רַׁב ַׁ ש  ְׁ רו  ן מִל  זַךְׁ ר ב ָ צֻ ) וְׁ וֹ ת  ד ַ מְׁ  ן(.צִי 



 

19 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

their advantage with the revealed Tzadikim, and give them some ability to 

serve Hashem in a similar manner, thereby elevating them. 

זֶהו    י"וְׁ ירָּ ִ נ פ  סְׁ הֶ   ", וַׁב ִ ָ ב  ֶ עַ   םש    ם יָדָ   לוְׁ

 ַ וֹ    ה לִי ָ הָעֲ   ר עִיק  ל  ֶ ' ש  לָ   ,כו  מַעְׁ לְׁ ז ֶהו   ֶ   ה ש 

ֹחָ  מָ   םמִכ  ֶ   םעַצְׁ יקִי   לש  ד ִ   ם הַצ ַ

רָאִים  קְׁ וֹ " הַנ ִ   .44ר" הַב ָ  רש 

And this is why the Midrash says that 

the Livyason will slaughter/uplift the 

Shor HaBar “with its fins,” since the 

fins are the primary means by 

which the Livyason propels itself 

upward. And this is above the 

capacity of the tzadikim who are 

called “Shor HaBar.” 

אֱמֶ  ב ֶ וֹ   םג ַ   תאַךְׁ    ת אֶ   היַעֲלֶ   רהַב ָ   רש 

יָתָ  וְׁ ִ אַחַ   י כ ִ   ן,הַל  חִינָה  בְׁ   ם עֲבוֹדָתָ   ת ב ִ

   ר.יוֹתֵ  תנַעֲלֵי

However, truthfully, also the Shor 

HaBar will elevate the Livyason. 

This is because there is also a 

perspective from which the service 

of the “Shor HaBar” tzadikim is 

superior to that of the “Livyason” 

tzadikim.  

הִי   ףאַ  ֶ עֲבוֹדָ   אש  חִינַת  בְׁ י  הב ִ מִי ִ ְׁ   ת,ג ַש 

וֹרָה    צָרִיךְׁ   ןכ ֵ   י הֲרֵ  י הַת  ִ יוֹת עַל פ    – לִהְׁ

וְׁ  ךָ",  חַג ֶ ב ְׁ  ָ ת  מַחְׁ ש ָ חָ   ןאֵי " "וְׁ מְׁ ָא    הש ִ אֶל 

בָש ָ  יַיִ   ר ב ְׁ '  ן וְׁ מִצ ַ   ",כו    א הו    היַעֲלֶ   הזֶ   ד ו 

 . 45אוֹתוֹ 

Despite the fact that their service is 

physical, this is superior since that is 

the way the Torah commands us to 

serve Hashem. Hashem said in the 

Torah: “You shall rejoice on the 

festival,” and “there is no joy 

without meat and wine.” From this 

perspective, the Shor HaBar will 

uplift the Livyason. 

In other words, just as the Livyason wins the battle of whose service of 

Hashem is superior, the Shor HaBar also wins the battle. Hashem’s 

ultimate desire is to transform the physicality and to have a dwelling place 

in the physical world. Therefore, the revealed Tzadikim who are more 

involved in transforming physicality have the greater advantage. In that 

sense, they “win the battle” against the Livyason.  

However, as explained above, the revealed Tzadikim are not merely 

showing their superiority over the hidden Tzadikim. They are also sharing 

that advantage with them. Through their connection with the hidden 

 
ין) 44 י ֵּ רְד ֵּ "ב     וְע  ינ  " ב ְ  "ספ   כ ִּ י ה  ים עֶרְכֵּ יִּ רֶךְ  "ו  תָּ  עֵּ וְיָּ ן – ןלִּ נְי  עִּ י  מֵּ ירִּ ִּ פ  נ  ס ְ ירִין הֵם חֶסֶד  ) םה  ִ נַפ  סְׁ ד ִ

בו רָה. חֵלֶק נֶעְׁ  גְׁ ו ד תה ו  יָהֵל אוֹר עַמ  ק ב ְׁ ַ  (. (ת 
ו ד קסו) 45 תקע"א עַמ  אֵה הוֹסָפָה ב ְׁ  (.רְׁ



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  20 

Tzadikim, they enable them to also have the merit and accomplishment of 

transforming physicality. 

It thus comes out, that both methods of service of Hashem are superior in 

a certain way, and the ultimate service of Hashem is to combine both 

methods together. 

זֶ  אֶ   הוְׁ ־הו א לֶעָתִיד  היַרְׁ רו ךְׁ דוֹש  ב ָ ָ ־הַק 

יקִי ד ִ לָלו   םלָבֹא לַצ ַ הַא  םעֲבוֹדָתָ  ת כ ְׁ   יב ְׁ

מָ  נֵיהֶ   א,עָלְׁ ְׁ ש   ֶ טוֹבִי  םש  אֶחָד   , 46ם כ ְׁ

הָ  הָא  ף, עָדִי   יהַא  –א  ב ְׁ בְׁ   יהַא   –  ו 

   47. ףעָדִי 

And Hashem will show this to the 

Tzadikim in the future, so that they 

see the entirety of the service to be 

performed in this world and realize 

that both are complete when joined 

together. One type of service is 

superior from one perspective, and 

the other type of service is superior 

from a different perspective.  

הִנ ֵ  יָתָ   הוְׁ וְׁ ִ חוֹ   ןהַל  ְׁ וֹ   תאֶ   טיִש    ר הַב ָ   רש 

יב ִ  ירָּ ִ נ פ  וֹ   ף אַ   –  וַׁסְׁ הַי  כ ְׁ ֶ חִיטָ   םש  ְׁ זוֹ    הש  ָ כ 

גו מָ  ְׁ מו רָ   48ה פ    ת מֵחֲמַ   אהִי   הגְׁ

סֵ  ' 49ק הַהֶפְׁ    , כו 

Now, the Livyason will slaughter 

the Shor HaBar with its fins, even 

though presently such a slaughter 

would be entirely unfit due to the 

 
ִ ל עַ ) 46 אֶחָד טוֹבִים" : ת יא, וקֹהֶלֶ  יפ  נֵיהֶם כ ְׁ ְׁ     (."ש 
ה.  47 הָּ ג ָּ ר  )ה  ש  לוֹמ  קְרָּ   ,עוֹד יֵּ נ ִּ ֶ וֹ "   אש  ב ָּ   רש  י    ר"ה  לֵּ ְ ש  וֹר" )מִּ כֹח  ש  בו אוֹת ב ְ ב ת ְ רֶךְ "וְרָּ ל ד ֶ ע 

מ  "ו    , יד, ד(  י ָּ אתִּ   אל   ימִּ רָּ וֹרִּ   י קָּ וֹרִּ '   י לְש  וֹרִּ   י',ש  א לְש  י'   י אֶל ָּ דִּ וֹרָּ   ,"' ש ָּ ת  ית    ה וְה  ִּ אש  את "רֵּ קְרֵּ נִּ
ה ב, ג(  רְמְיָּ תהֹ" )יִּ בו אָּ ךְ  ,  ת ְ ָּ מְש  ל זֶה נִּ וֹ "וְכָּ כֹח  ש  י  ר", ב ְ יקִּ ד ִּ קְרְאו  צ  ן נִּ ל כ ֵּ וֹר    םע  ם ש  ֵּ ל ש  ו  ע  ל  אֵּ

ב ָּ  ררה  ש  לוֹמ  נ ֵּ   ,. וְעוֹד יֵּ הִּ י  רמְבוֹאָּ   ה ד ְ י ד ִּ   ל לְעֵּ יקִּ ד ִּ ת צ  ינ  ן    ם בְחִּ נְי  ו  זֶהו  עִּ ל  ו  " אֵּ מ  י  ד ע  ד ִּ ד וְצ    קאֶחָּ
 ' מוֹ כו  ְ ת יוֹסֵּ  ", ש  ינ  חִּ י  ףוְזֶהו  ב ְ ד ִּ צ   א  א וְהו   ק,ה  קְרָּ וֹ "נִּ כָּ ר" ש  רָּ ב )ב ְ תו  כ ָּ ֶ מוֹ ש  כוֹר  : לג, יז(  ה כ ְ "ב ְ

ר לוֹ" דָּ וֹרוֹ הָּ ז וֹה  ,  ש  ב ב   תו  כ ָּ ֶ כְמוֹ ש  ינִּ   ר)ו  מִּ ְ ה ש  ָּ ש  רָּ ָּ בְ   .' ב   ,ח"ף לד     י,פ  קְד   " ו  ָּ   "ש  מֶלֶךְ מִּ ד    .( םש  ע 
ה(  הָּ ג ָּ אן ה   .כ ָּ

תקע :פגְוּמָהֵ) 48 גִימָהב ְׁ ְׁ  (. "א: פ 
ירִים   49 ִ נַפ  ְׁ הֲרֵי הַס  ֶ חִיטָה".  )"ש  ְׁ ש   סֵק ב ַ ל אֶחָד לַחֲבֵירוֹ יֵש  הֶפְׁ ָ בֵין כ  ים ו  ִ קַש   ים קַש ְׁ ִ קַש   יִם קַש ְׁ ו  עֲש 

 תקע"א. 

רֶת א'תקס מוֹ"ר חֵלֶק ו אִג ֶ ת אַדְׁ ַ דֻש   בוֹד קְׁ רוֹת קֹדֶש  כ ְׁ אֵה אִג ְׁ מֹד    : ו רְׁ רוֹצֶה לִלְׁ ֶ תַב . . ש  ָ כ  ֶ מַה ש 

הֲרֵי   ֶ ה עַל זֶה ש  ֶ מֵילָא קָש  סֵק, ו בְׁ נֵי הַהֶפְׁ ְׁ לָה מִפ  סו  ְׁ גו ם פ  ָ ין פ  סַכ ִ חִיטָה ב ְׁ ְׁ ש   ֶ ט ש  ָ ש  ְׁ סו  הַפ  ְׁ ין  פ  ל סַכ ִ

ו "ת צֶמַח צֶדֶק יוֹרֶה   ש  ן ב ְׁ ֵ ם כ  בָא ג ַ ד ב )הו  ו  ף י"ז עַמ  ין ד ַ ִ חֻל  אִיתָא ב ְׁ דְׁ נָקֵב, כ ִ ו ם ד ְׁ גו ם הו א מִש   ָ הַפ 

ם(,  ָ אִים סִימָן ס"ג. עַי ֵן ש  ו  ל  עַר הַמ ִ ַ עָה סִימָן ט"ז, ש   ד ֵ

סֵק   מו רָה הִיא מֵחֲמַת הַהֶפְׁ ג ְׁ מָה  גו  ְׁ זוֹ פ  ָ חִיטָה כ  ְׁ וֹרָה: ש  טֵי ת  ו  וֹן הַלִק  ש  ֵה זֶה לְׁ דִידִי  כ הִנ  לְׁ '. ו  ו 

 



 

21 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

gap between the contact of one scale 

of the fin and the next. 

Kosher slaughter requires one continuous motion of the blade, thus, the 

gap between the serrated edges of the fins would constitute an interruption 

in the motion. 

רִיךְַׁׁ דעָתִילֶ  לאֲבָ  תַׁכ  ַַַׁׁׁצָּ יו  קָ  ןלִהְׁ וְׁ  Nevertheless, in the future, we will .אד ַ

understand why it must be this way. 

חִיטָ   י כ ִ  ְׁ הַש   יַן  חִינַת    א הִי   ,זוֹ   העִנְׁ ב ְׁ

וֹ  וֹ   תעֲלִי  לָ   ר הַב ָ   רש  מַעְׁ לָ   הלְׁ עַל    המַעְׁ

יָתָ  וְׁ ִ דֵי הַל  ירָי   ןיְׁ ִ נַפ  סְׁ עֲלֵהו  ב ִ ַ לָכֵ   ו,הַמ    ןוְׁ

סֵ   צָרִיךְׁ  הֶפְׁ יוֹת  ינָ   קלִהְׁ הֲרֵ   ם, תַיִיב ֵ ֶ   יש 

כ ָ  יוֹת  לִהְׁ ר  ָ ש  אֶפְׁ בַ   לאִי  ב ְׁ   ת הָעֲלִייָה 

 . 50ת אַחַ 

Because the idea of this slaughter is 

to elevate the Shor HaBar to the 

greatest heights, by means of the 

Livyason, which can elevate it using 

its fins. Therefore, this interruption 

caused during the slaughter is 

necessary, since it is impossible to 

elevate the Shor HaBar all at once.  

וֹדָ  נ  ַ ָ   עכ  מ  ַ כ  י ֵש   ֶ   ל הֵיכַ   –  ת הֵיכָלוֹ   הש 

כו   '   51ן הָרָצוֹ   להֵיכַ   ת, הַז ְׁ ר    , כו  ָ ש  אִי אֶפְׁ וְׁ

יוֹ  וֹ   ל כ ָ   תלִהְׁ פַעַ   תהָעֲלִי  ָא    ,תחָ אֶ   ם ב ְׁ אֶל 

סֵ  י   קהֶפְׁ הֵיכָ   להֵיכָ   ןב ֵ    ל.לְׁ

The reason for this is that, as is 

known, there are various supernal 

chambers (the chamber of merit, 

the chamber of desire, etc.). It is 

impossible to do each elevation 

through each chamber all at once. 

Rather, there must be a pause in 

between one chamber and the next. 

In Kabalah it explains how our prayers ascend to Heaven through various 

“chambers,” which are spiritual levels. The order of our daily prayers is 

corresponding to those levels. Each level requires its own “integration,” to 

be fully present in each level before ascending to a different, higher level. 

 
מָרָ  ג ְׁ ַ בָא ב  ו  מ  ַ ו קִים כ  חִל  ה  ָ מ  ַ יֵש  כ  גִימָה  ְׁ יָן הַפ  עִנְׁ ב ְׁ ֶ אַף ש  ֶ וֹן, ש  ָש  וֹת הַל  חִי  טְׁ ִ ש  אִים לְׁ רו ש  מַתְׁ ֵ א  הַפ 

  ' כו  יוֹרֵד וְׁ סֶכֶת, עוֹלֶה וְׁ סֻכְׁ ם, אוֹגֶרֶת, מְׁ ָ ירָיו    -ש  ִ נַפ  סְׁ חִיטָה ב ִ ְׁ ר הַש   ֶ וֹרָה אֲש  טֵי ת  ו  לִק  זֶה אוֹמֵר ב ְׁ ו לְׁ

סו ל  הִי  ְׁ פ  טַעַם  ב ְׁ ר  דַב ֵ מְׁ אֵינוֹ  וְׁ ירִים(,  ִ נַפ  ְׁ הַס  קֵי  חֶלְׁ ין  ב ֵ י ֵש   ֶ )ש  סֵק  הַהֶפְׁ מֵחֲמַת  מו רָה  ג ְׁ גו מָה  ְׁ פ  א 

גִימָ  ְׁ גִימָההַפ  ְׁ אֵיכו ת הַפ  ָא ב ְׁ  (. ה אֶל 
ו ד תתח   50 רֶךְׁ ג עַמ  ֶ רָא כ  קְׁ וֹרָה וַי ִ אוֹר הַת  אֵר בתקע"א. ב ְׁ ָ ב  י  :  )נִתְׁ אוֹפֶן אַחֵר, כ ִ ר לוֹמַר ב ְׁ ָ ש  "אֶפְׁ

ה גִימָּ ְׁ וֹת    פ  האוֹתִי  יפָּ ג   חִיטָה, אֲבָל  מ  ְׁ ש   סו ל ב ַ ְׁ גִימָה הִיא פ  ְׁ רֵר הָעוֹלָם הַפ  ָ ב  עֲדַיִין לאֹ נִתְׁ ֶ יו ש  ָ ש  עַכְׁ , וְׁ

תִיב   כ ְׁ ֶ עָתִיד לָבֹא ש  וֶת לָנֶצַח "לְׁ ָ ַע הַמ  בִל  אָה אַעֲבִיר כו' ו  ומְׁ ֻ חַ הַט  אֶת רו  גִימָה,  " וְׁ ְׁ ר הַפ  ַ ילָא יֻות  ֵ , מִמ 

סוֹל"(.  יָתָן לאֹ יִפְׁ וְׁ ִ ירֵי הַל  ִ נַפ  סְׁ ב ִ ֶ גִימָה ש  ְׁ י הַפ  ירָיו כ ִ ִ נַפ  סְׁ ר ב ִ וֹר הַב ַ ש  יָתָן נוֹתֵץ לְׁ וְׁ ִ לָכֵן הַל   וְׁ

חֵלֶק ב)  51 מוֹ . ו, א.  זהַֹר  ְׁ דֵ ת  ש  קו  ְׁ אֵ א, א. רנו, ב.  רנ  י רמד, ב.פ  סִ ו רְׁ ו  ה  ל  הֵיכַ "ל:  הָאַרִיזַ ר  יד 

כו   כ ַ ת הַז ְׁ בִרְׁ ית אֱמֶ " – ן הָרָצוֹ ל  הֵיכַ '",  כו  ר "המחדש בטובו יוֹצֵ ת ב ְׁ יַצ ִ ם ןעַי ֵ ב כו'"  וְׁ ָ  (. ש 



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  22 

Therefore, the prayers cannot be done at all once, rather each part of prayer 

requires its own “pause” before proceeding to the next section. This allows 

the prayers to ascend through all of the chambers, one chamber at a time. 

לָכֵ  י   ןוְׁ ־הו א    ריַת ִ רו ךְׁ דוֹש  ב ָ ָ גִימַָּׁהַק  ְׁ  הַׁפ 

 .52זוֹ 

Therefore, Hashem will permit this 

invalid slaughter.  

  

There is a difference between elevating something from unholiness to 

holiness, and elevating one level of holiness to a higher level of holiness: 

Elevating something from unholiness to holiness, like a cow that is from 

Kelipas Noga, into holiness, like making it kosher for a Jew to eat, must 

be done at one time. The shechita process must be done without any gaps 

or interruptions. This is because leaving unholiness must be done in a way 

of “jumping.” This is similar to when the Jews left Egypt they were rushed 

out without time for the dough to rise. Since they were leaving unholiness 

and entering holiness, it couldn’t be done halfway. 

However, in holiness itself, to go up from one level to another must by 

done in stages, it cannot be done all at one time. This is similar to what it 

says about the Future Era “you will not go in rushed manner.” We will go 

from one level of holiness to the next in an orderly progression, not 

jumping to do the whole thing at once. 

Thus, the shechita of the Shor HaBar must be done with “gaps” and 

interruptions. This is because the Shor HaBar is level in holiness already, 

and the shechita is to elevate it to an even higher level of holiness. This is 

why it cannot be done all at once. 

הִנ ֵ  וֹ   הוְׁ יָתָ   תאֶ   היַעֲלֶ   רהַב ָ   ר ש  וְׁ ִ עַל    ן הַל 

דֵי  י ִ יְׁ ֶ קְׁ ש  נָי ַׁו  נ  רֶ דְׁ קַרְׁ  : _.53ו ב ְׁ
At the same time, the Shor HaBar 

will also elevate the Livyason by 

piercing it with its “horns.” 

 
52   ֶ ה ש   ין מ  י ֵּ ר)וְע  חֵּ קוֹם א  מָּ ר ב ְ אֵּ תְב ָּ וֹרָ )  נ ִּ ן  ב(־ א,  ג ץ ממִק ֵ ר  אוֹ ה  ת  נְי  עִּ ל ָּ   ב ְ פִּ ת ְ ית ה  י   רֶךְ    ה עֲלִּ ד ֶ

לוֹ  יכָּ הֵּ י תה  ' םעֶלְיוֹנִּ יאו   – כו  בֵּ ן   רב ְ נְי  זָּ "עִּ י ה מְזו  מִּ י ָּ ֶ   ן",מִּ ה ש   מ  ם  ו מִּ ָּ ב ש  תו  ב  כ ָּ א ם ג    ןיו   (.ן כ ָּ
חִינַת  )"  53 הו א ב ְׁ יָתָן, וְׁ הַעֲלוֹת לִוְׁ וֹר לְׁ כֹחַ ש  י יֵש  ב ְׁ רַׁכ ִ ו  ש   נ יַׁה  רְׁ נֶגֶד    ק  וֹת כ ְׁ נֵי הַחַי  מוֹ "קַרְׁ קָא, כ ְׁ וְׁ ד ַ

ד ִ  בו רוֹת  הַג ְׁ רֶש   ֹ ש  י  כ ִ מָה,  הַחָכְׁ חִינַת  מִב ְׁ לָה  מַעְׁ ְׁ ל  ֶ ש  וֹ  ל  ֶ ש  תֶר  ֶ כ  חִינַת  ב ְׁ הו א  ֶ ש  ָם",  ל  ֻ וֹר  "כ  ש  נֵי  פְׁ

מֹאל ְׁ תֹהו    "מֵהַש   תָרִים ד ְׁ חִינַת הַכ ְׁ בְׁ מָה    ,הו א ב ִ חִינַת חָכְׁ יָתָן הו א ב ְׁ לִוְׁ '.    –וְׁ ֹחַ מָה כו  רֵי    –כ  מַאַמְׁ

ו ד קנא. רֵי רַזַ"ל עַמ  מוֹ"ר הַז ָקֵן עַל מַאַמְׁ  ( אַדְׁ



 

23 LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  

In a different version of this maamar (Maamarei Admur HaZakein on Maamar 

Razal, page 151), the Alter Rebbe explains the idea of the “horns.” The horns 

grow on top of the head, similar to how a crown goes on top of a person’s 

head. This represents a level even higher than intellect, the essential will-

power and power of enjoyment which is deeper in the person than intellect.   

In terms of Hashem’s revelations, this is called “Keser-Crown,” and refers 

to levels that are higher than Atzilus, where Hashem’s “intellect and 

emotions,” as it were, are expressed.  

The revealed Tzadikim are involved with transforming the physical into 

something holy. Through this, they elevate the “sparks of Holiness” from 

the level of Tohu that were trapped in those physical things. The Light of 

Tohu is above and beyond the level of Atzilus, is called in this context the 

“Keser-Crown.” The revealed Tzadikim reveal the lofty Lights of Tohu 

through their transformation of physicality into holiness. Because of this, 

they have an advantage over the hidden Tzadikim, whose service is 

primarily connected with the level of Atzilus. 

This is the idea of the “horns of the Shor HaBar”: The horns represent the 

crown, which is above intellect, and refers to the Lights of Tohu drawn 

down through the revealed Tzadikim, who are called “Shor-Ox HaBar-

who is refined and transformed.” With these Lights of Tohu, referred to as 

“horns,” they will elevate the hidden the Tzadikim, by connecting them to 

the level of Tohu that is higher than Atzilus. 

                                                                                                                          

*** 

לזכות כל ילדי החסידים שיתנו חסידישע נחת לכ"ק  
 אדמו"ר ולהוריהם שיחיו 

ולזכות יוסף יצחק בן בילא איטא ולאה בת חנה דבורה  
רייזל וכל יוצאי חלציהם שיחיו, שיזכו ללמוד חסידות  
 וליליך בדרכי החסידות, ויפוצו מעיינות אור החסידות 

*** 

 

 

 



 

LESSONS IN LIKUTAY TORAH – PARSHAS SHEMINI  24 

Sponsored by: 

Rabbi Roberto and Margie Szerer, 

in loving memory of 

Gladys Szerer-Sarah Bat Shalom Z''L 

Victor Sasson-Victor Chayim Ben Saul Z’’L 

Enrique Szerer-Hersh Ben Meyer HaCohen Z’’L 

Andrea Szerer-Leah Bat Chayim HaCohen Z’’L 

*** 

 לזכות חיזוק ההתקשרות 

 לכ"ק אדמו"ר נשיא דורנו  

ולקוטי  אור שרצונו הק' שכל אחד ואחת ילמדו תורה  
 תורה שעי"ז מזרזים הגאולה האמיתית והשלימה 

*** 

Every maamar from the entire Torah Or/Likutei Torah with 

nekudos and punctuation is available on: 

www.ChassidutBehirah.com 

Did you enjoy this maamar? Please consider partnering in this 

project making Likutei Torah/Torah Or available to many! 

To partner by giving monthly (or one time) go to 

www.DonorBox.org/LearnChassidus 

To view previous maamarim translations, go to 

www.LearnChassidus.com 

To place a hakdasha in an upcoming maamar, contact me 

lessonsinlikutaytorah@gmail.com  

 

http://www.chassidutbehirah.com/
http://www.donorbox.org/LearnChassidus
http://www.learnchassidus.com/
mailto:lessonsinlikutaytorah@gmail.com

